
ПСИХОЛІНГВІСТИЧНЕ ДОСЛІДЖЕННЯ…   131 

 
 
 
УДК 159.9.07:316.273 - 057.87 

Г 85 
 

Ірина ГРИНИК 
 

ПСИХОЛІНГВІСТИЧНЕ ДОСЛІДЖЕННЯ  
ЕТНІЧНОЇ ТОЛЕРАНТНОСТІ СТУДЕНТІВ 

 
У статті представлено програму психолінгвістичного 

дослідження етнічної толерантності з метою визначення зовнішніх 
та внутрішніх чинників етнічно толерантної особистості. 
Результати цього дослідження дали змогу урахувати виявлені 
особливості у розробці програми, спрямованої на формування 
етнічної толерантності особистості студента. 

Ключові слова: етнічна ідентичність, етнічна толерантність, 
психолінгвістична експертиза. 

 
Постановка проблеми. Сьогодні Україна намагається стати 

суб’єктом міжнародної співпраці, що зумовлює її широковекторну 
кооперацію з іншими країнами за напрямами економічної, культур-
ної, релігійної, військової та політичної взаємодії. 

Процес інтеграції України неминуче супроводжується трудно-
щами у взаємодії громадян, що є носіями інших національно-
культурних просторів. Окрім цього, ці труднощі підсилюються 
існуванням неподоланих соціально-психологічних стереотипів періоду 
тоталітаризму у масовій свідомості значної частини населення 
пострадянського простору, що знаходить відображення у проявах 
нетолерантності до громадян, які розмовляють іншою мовою, 
мають інші релігійні погляди чи інші суспільно демократичні 
цінності.  

Міжетнічні контакти зафіксувалися в історичній перспективі у 
таких формах, як геноцид, асиміляція, сегрегація та інтеграція. Саме 
інтеграція передбачає таку сумісність представників різних етнічних 
(культурних) груп, які ґрунтуються на принципі толерантності.  
 
© Гриник Ірина, 2014 



 ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. ВИПУСК 33. ПСИХОЛОГІЯ 132 

Важливим аспектом вивчення механізмів гармонійного полі-
культурного спілкування є визначення меж між етнічною толе-
рантністю як визнанням інших культур і цінностей та етнічною 
ідентичністю як чітким усвідомленням своєї приналежності до 
етнічної групи. Актуальним у вивченні етнічної толерантності є 
її взаємозв’язок з позитивною етнічною ідентичністю, відтак, 
унормоване усвідомлення особистістю себе як члена певної 
етнічної групи зумовлює поважне ставлення до інших. Попри те, 
що значною мірою етнічна толерантність зумовлюється особистісними 
характеристиками постаті студента, важливого значення набувають 
умови соціального макро- і мікросередовища, які регулюють 
толерантне ставлення до інших. Серед таких умов важливу роль, 
на наш погляд, відіграє правове регулювання етнічної толе-
рантності, закріплене законами Конституції України, які можуть 
бути вивчені шляхом психолінгвістичної експертизи. 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. Операціоналізація 
поняття толерантності у психології та визначення його реле- 
вантного поля дає змогу виокремити основні лінії у тлумаченні 
етнічної толерантності, адже остання несе на собі значний відбиток 
загальної толерантності (Л. Завірюха [2], Л. Засєкіна [4], Н. Іванова 
[5], Т. Кириленко [6] Н. Паніна [12] та ін.). Вивчення поняття 
толерантності в межах етнічної психології продемонстровано у 
працях Н. Лебедєвої [7]. Учена зазначає, що “етнічна толерантність є 
основоположною запорукою мирного існування суспільства: 
“…міжкультурна толерантність, терпимість – ось до чого повинно 
йти і поступово йде людство. У результатах групових між-
культурних контактів: геноциді, асиміляції, сегрегації і інтеграції 
можна побачити єдину послідовну лінію, що показує, як люди 
поступово “вчилися” уживатися з неподібними на них людьми, 
як від повної нетерпимості до культурних відмінностей здійсню-
вався перехід до дедалі більш складних і толерантних форм 
взаємодії. Соціальній та крос-культурній психології ще належить 
зрозуміти, що саме забезпечує повноцінний контакт культур, 
який не приводить до збитку жодної з них” [7, 135]. 

На думку Л. Засєкіної, при вивченні етнічної толерантності 
доцільно враховувати особливості етнічної ідентичності особистості: 
яким чином етнічна ідентичність впливає на міжособистісну 
взаємодію та толерантне ставлення до інших у полінаціональних 



ПСИХОЛІНГВІСТИЧНЕ ДОСЛІДЖЕННЯ…   133 

середовищах. Учена порушує питання про те, де закінчується 
межа етнічної ідентичності, і чи не переростає вона згодом в 
етнічну упередженість [4]. 

Логічність цього запитання Л. Засєкіна обґрунтовує, послуго-
вуючись тлумаченням соціальної ідентичності, запропонованим 
Е. Еріксоном. Він зазначає, що соціальна ідентичність, це не 
лише те, ким людина є і ким би вона хотіла бути, а те, ким би 
вона не хотіла бути за жодних обставин [цит. за: 4]. “У цьому 
контексті цілком логічно припустити про те, що усвідомлене 
небажання людини належати до певної групи і є психологічним 
механізмом упередженості стосовно цієї групи,… межа між 
етнічною ідентичністю і етнічною упередженістю є дуже хиткою 
і зникає тоді, коли усвідомлення приналежності до етнічної 
групи трансформується у чітку організовану диспозицію, що 
виражає негативне ставлення до інших через усвідомлення своєї 
більшості шляхом визнання іншої меншовартості. Етнічна 
упередженість відрізняється від особистісної упередженості тим, 
що негативне ставлення зумовлено не характерологічними рисами 
особистості, а її приналежністю до певної етнічної групи” [4, 102]. 

З іншого боку, на наше глибоке переконання, толерантне 
ставлення до інших етнічних груп можливе лише за умови 
сформованої власної позитивної етнічної ідентичності, адже 
поважати інших неможливо без поваги до себе як носія етнічних 
цінностей і представника конкретного національно-культурного 
простору. Незнання чи повна відсутність рефлексії щодо свого 
етнічного походження становить основу етнічної байдужості 
особистості, що є двовекторною: як у напрямі до інших, так і 
стосовно себе. 

Це підтверджується і думкою Г. Солдатової про те, що 
негативну і позитивну етнічну ідентичність відділяє рівень норми, 
при цьому негативна етнічна ідентичність представлена етно-
нігілізмом, етноізоляцією та етнофанатизмом [11]. 

Подібна думка простежується у праці Д. Леонтьєва. Учений 
зазначає, що позитивна ідентичність особистості, зокрема етнічна, 
слугує стимулюючим бар’єром для прояву інтолерантності. 
Адже позитивна ідентичність породжує такий образ власного Я, 
який не потребує “самовиправдовування чи самоствердження за 
рахунок інших” [8]. 



 ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. ВИПУСК 33. ПСИХОЛОГІЯ 134 

Виходячи з цього, вважаємо, що позитивна етнічна ідентич-
ність і рівень норми як усвідомлення особистістю своєї приналеж-
ності до певного етносу безпосередньо пов’язана з толерантністю. 
Відтак структурні компоненти моделі етнічно толерантної особис-
тості повинні містити когнітивні, афективні і конативні харак-
теристики не лише стосовно інших етнічних груп, а й своєї нації. 
Інша річ, що ці характеристики не повинні набувати відтінків 
етноцентризму і домінувати над полікультурними і міжетнічними 
особливостями. 

Мета статті – представити результати дослідження 
етнічної толерантності у вигляді психолінгвістичної експертизи. 

Поняття судово-психолінгвістичної експертизи як різновиду 
судово-психологічної було введено до наукового обігу В. Батовим та 
М. Коченовим (1974). Психолінгвістична експертиза, як правило, 
розглядається разом із лінгвістичною та почеркознавчою і визна-
чається критерієм методики [3, 10]. Завдання, на розв’язання яких 
спрямована експертиза потребує комплексного підходу у сукупності 
психолінгвістичної, лінгвістичної та почеркознавчої експертизи. 

Слід розмежовувати такі види психолінгвістичної експер-
тизи [4]: 

1. Експертиза, що спрямована на встановлення автора тексту 
або виявлення категоріальних ознак мовця, які дають можливість 
встановити автора. До таких ознак належать стать, вік, національність 
або рідна мова, місце народження або місце довготривалого прожи-
вання, рівень освіченості тощо. 

Орієнтовний перелік питань, на розв’язання яких спрямована 
експертиза: чи є конкретна особа автором тексту? Чи є конкретна 
особа автором кількох різних текстів? Чи є автор та виконавець 
тексту однією або різними особами? Чи складений текст кількома 
авторами? Які риси соціально-демографічного портрета автора 
можна встановити за досліджуваним текстом? Яка є основна мова 
спілкування (рідна мова) автора тексту? Чи простежуються в 
тексті ознаки, які можуть свідчити про незвичний психофізіо-
логічний стан автора? Чи створений текст документа під диктовку 
або шляхом переписування? Чи створений текст документа з 
навмисним перекручуванням писемного мовлення? Чи містять 
висловлювання автора статті негативну або позитивну оцінку 
конкретної особи та її діяльності? Які значення мають слова, 



ПСИХОЛІНГВІСТИЧНЕ ДОСЛІДЖЕННЯ…   135 

словосполучення, фрази в тексті? Розв’язання завдань, поставлених 
перед авторознавчою експертизою, можливе лише за наявності 
відносно великого тексту (не менше 500 слів). 

2. Експертиза, спрямована на встановлення тимчасових ознак 
автора тексту, наприклад, його емоційного стану. Такий вид експер-
тизи є подібним до судово-психіатричної експертизи тексту, хоча 
призначення останньої – встановлення осудності обвинуваченого. 

3. Експертиза, спрямована на визначення умов створення 
досліджуваного тексту. 

4. Експертиза, спрямована на встановлення завчасно сплано-
ваного викривлення фактів, що викладені у тексті. 

5. Експертиза, що спрямована на встановлення наявності у 
тексті змістових та інших ознак, які дають змогу порушити 
питання щодо обвинувачення автора тексту за визначеними 
статтями Кримінального кодексу України, Конституції України 
та інших законів. До них належать статті, що стосуються розпалю-
вання расової, національної, релігійної ворожнечі, пропаганди 
війни, насильства та жорстокості, посягання на права і свободи 
людини, честі, гідності та здоров’я населення, втручання в особисте 
життя громадян, підриву безпеки держави, обмеження загально-
визнаних прав людини. 

Предметом психолінгвістичної експертизи у цій статті є 
законодавство України, яке регулює й стримує прояви ксенофобії. 

Конституція України містить п’ять статей щодо 
трактування права етнічних, національних меншин, іноземців та 
осіб без громадянства у нашій державі. 

Стаття 11: “Держава сприяє консолідації та... розвиткові 
етнічної, культурної, мовної та релігійної самобутності всіх 
корінних народів і національних меншин України” [1, 6]. 

Стаття 21: “Усі люди є вільні і рівні у своїй гідності та 
правах” [1, 9]. 

Стаття 24: “Громадяни мають рівні конституційні права 
і свободи та є рівними перед законом. Не може бути привілеїв чи 
обмежень за ознаками раси, кольору шкіри, політичних, релігій-
них та інших переконань, статі, етнічного та соціального походження, 
майнового стану, місця проживання, за мовними або іншими 
ознаками” [1, 10]. 



 ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. ВИПУСК 33. ПСИХОЛОГІЯ 136 

Стаття 26: “Іноземці та особи без громадянства, що 
перебувають в Україні на законних підставах, користуються тими 
самими правами і свободами, а також несуть такі самі обов’язки, 
які і громадяни України, за винятками, встановленими Консти-
туцією, законами чи міжнародними договорами України” [1, 11]. 

Стаття 37: “Утворення і діяльність політичних партій та 
громадських організацій, програмні цілі або дії яких спрямовані 
на ліквідацію незалежності України, зміну конституційного ладу 
насильницьким шляхом, порушення суверенітету і територіальної 
цілісності держави, підрив її безпеки, незаконне захоплення 
державної влади, пропаганду війни, насильства, на розпалювання 
міжетнічної, расової, релігійної ворожнечі, посягання на права і 
свободи людини, здоров’я населення, забороняються” [1, 18]. 

У цитованих вище текстах законодавства України вжива-
ються основні поняття, виражені в термінах чи термінологічних 
висловлюваннях: обмеження за ознаками раси, кольору шкіри, 
етнічного та соціального походження, розпалювання міжетнічної, 
расової, релігійної ворожнечі. Ці поняття можна розділити на дві 
групи: об’єктивні та суб’єктивні. 

Об’єктивні поняття охоплюють такі позиції, як обмеження 
громадянських прав; пропаганда війни, ворожнечі; розвиток 
етнічної, культурної, мовної та релігійної самобутності; прийняття 
того, що люди є вільними і рівними. 

Суб’єктивні поняття відображають такі аспекти: розпалювання 
ворожнечі; політичні, релігійні, етнічні переконання. 

На противагу об’єктивним, суб’єктивні поняття мають психо-
логічний характер; до них належать розпалювання міжетнічної 
ворожнечі, нетерпимості і загалом (негативно оцінюваних) 
соціальних почуттів особистості. Розпалювання та збудження 
інтолерантності у суспільстві пов’язане із усвідомленням націо-
нальних почуттів, з проблемою етнічної чи конфесійної ідентич-
ності. Поняття переконань тісно пов’язане з поняттям соціального 
настановлення, за М.М. Слюсаревським, яке тлумачиться як 
соціально детермінована схильність особистості чи групи до 
заздалегідь визначеного ставлення-позиції стосовно того чи іншого 
соціального об’єкта [9]. Відтак політичні переконання пов’язані 
із соціальними настановленнями стосовно політичних об’єктів, 



ПСИХОЛІНГВІСТИЧНЕ ДОСЛІДЖЕННЯ…   137 

релігійні – із релігійними і конфесійними об’єктами, тоді як 
етнічні – із етнічними об’єктами чи суб’єктами. 

Розпалювання ворожнечі власне і ґрунтується на соціальних 
настановленнях і етнічних переконаннях людини, якщо останні 
охоплюють ксенофобні тенденції і виконують, відповідно ксено-
фобні функції: знаннєву, ціннісну і захисну. Знаннєва функція ксено-
фобних настановлень і переконань ґрунтується на спрощеному 
розумінні етнічних особливостей різних спільнот, які визначають 
відмінні способи діяльності їх представників. Ціннісна функція 
ксенофобних соціальних настановлень і переконань виявляється 
у тому, що людина етнічно самостверджується шляхом пригні-
чення інших, виражаючи ілюзорні ціннісні орієнтири стовно форму-
вання етнічної ідентичності. 

Захисна функція ксенофобних соціальних настановлень і 
переконань реалізується в ілюзії того, що людина розв’язує свої 
внутрішньоособистісні конфлікти, пов’язані із формуванням 
етнічної ідентичності, дійсно поглиблюючи суперечності в етнічній 
міжособистісній взаємодії, які згодом дедалі більше поглиблюють 
внутрішньоособистісний конфлікт людини. 

Отже, для гармонійних стосунків людини із фізичним і 
соціальним світом важливого значення набувають толерантні 
соціальні настановлення і переконання, які усувають етнічну ворож-
нечу, і сприяють консолідації та розвиткові етнічної, культурної, 
мовної та релігійної самобутності особистості як представника 
певного національно-культурного простору. Як зазначалося вище, 
ворожість як стійкий прояв поведінки особистості є важливим 
параметром авторитарної особистості, що іменується як деструктив-
ність і цинізм. 

У контексті нашого дослідження проведення асоціатив-
ного експерименту визначається необхідністю ґрунтовного вивчення 
когнітивного компонента етнічно толерантної особистості. 

Словом стимулом в асоціативному експерименті слугувало 
поняття “етнічна толерантність”. Досліджуваним кількістю 50 
осіб – студентам Дрогобицького державного педагогічного універси-
тету імені Івана Франка надавалась інструкція дати першу асоціацію, 
що спадає їм на думку. 

У результаті було зібрано 34 асоціації, оскільки 16 з них 
кілька разів повторювалися (терпимість, вихованість, добросовісність, 



 ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. ВИПУСК 33. ПСИХОЛОГІЯ 138 

культура, інтелігентність, великодушність, характер, пунктуальність, 
уважність, цінність, прагматичність, акуратність, людина, поряд-
ність, моральність, стриманість, впевненість, тактовність, комуніка-
бельність, повага, шляхетність, врівноваженість, спокійність, охайність, 
доброзичливість, чемність до інших, риса людини, манери, ввічли-
вість, відданість, свобода, симпатичний, лицар), які слугували 
теж стимулами в іншій групі досліджуваних кількістю 69 осіб. У 
результаті було отримано розмаїття асоціацій. 

Як зазначає В. Сєркін, якщо у групі кількістю 30 і більше 
осіб асоціація при описі будь-якого стимулу використана трьома 
або більшою кількістю досліджуваних, вона застосована невипад-
ково і слугує семантичною універсалією поняття, закладеного у 
стимул [10, 76]. Низка невипадкових асоціацій на конкретне слово-
стимул називається асоціативною семантичною універсалією стимулу 
у конкретній вибірці досліджуваних. Як правило, семантичні 
універсалії аналізуються якісно. 

Найчастотнішими універсаліями поняття “етнічна толерантність” 
є вихованість (19), доброта (18), охайність, чистота (17), спілкування, 
чесність (16), поведінка (15), врівноваженість (11). 

Результати якісного аналізу асоціативної семантичної універ-
салії стимулу свідчать про те, що в уявленнях студентів етнічна 
толерантність безпосередньо заглиблюється в особистісні якості 
людини. Глибший аналіз змісту асоціацій дає змогу побачити, що 
толерантність, на думку студентів, здобувається в ході соціалізації 
особистості і є набутою властивістю особистості як результат її 
виховання. 

Іншим психолінгвістичним методом вивчення етнічної толе-
рантності в уявленнях студентської молоді у нашому дослідженні 
був метод семантичного диференціалу. Студентам (69 осіб) 
пропонувалося дослідити це поняття відповідно до фактора оцінки, 
сили і активності за шкалою від -3 до 3. Відмінності конотатив-
ного значення за трьома факторами – оцінки, сили і активності – 
виявилися значущими на рівні р<0,05 (див. табл. 1). 

Як видно з таблиці, середнє конотативне значення найбільше 
виражене за фактором оцінки, при цьому позитивність цього 
значення наближається максимум до 2,00 балів із можливих 
3,00, що свідчить про те, що етнічна толерантність в уявленнях 
студентської молоді не є крайньо вираженою позитивною рисою. 



ПСИХОЛІНГВІСТИЧНЕ ДОСЛІДЖЕННЯ…   139 

Таблиця 1 
 

Відмінності конотативного значення поняття  
“етнічна толерантність” за трьома факторами 
Назва фактору Показник конотативного 

значення 

Фактор оцінки 1,81 

Фактор сили 1,40 

Фактор активності 1,37 

 
Висновки. Етнічна толерантність – важливий показник 

особистісної зрілості людини. Її формування визначається цілою 
низкою детермінант. Серед них провідна роль належить зовнішнім 
чинникам (етносоціальний контекст взаємодії), що відповідно 
впливають на виникнення адекватного ставлення до представників 
різних етнічних груп (внутрішні чинники). Етнічна толерантність 
відображає особистісні настановлення, які виникають на основі 
розуміння себе та інших у процесі міжетнічної взаємодії. 

Проведене емпіричне дослідження показало, що перебування 
у міжетнічному просторі та розуміння його соціально-правового 
поля здійснюють позитивний вплив на прояв етнічної толерантності 
студентів в умовах українського суспільства, підвищують рівень 
сформованості у них когнітивного, афективного і конотативного 
компонентів етнічної толерантної. 

Подальших досліджень потребує проблема розробки відпо-
відної програми, спрямованої на формування етнічної толерантності 
студентів, беручи до уваги цілісну особистість у сукупності 
мотиваційної, пізнавальної та емоційної сфер. 

 
Література 

1. Конституція України : Прийнята на п’ятій сесії Верховної 
Ради України 28 червня 1996 р. – К. : Преса України, 1997. – 80 с. 

2. Завірюха Л. Оволодіння особистістю засадами толерантності 
у студентському середовищі / Л. Завірюха // Актуальні проблеми 
навчання та виховання людей з особливими потребами : [зб. наук. 
праць]. – К. : Ун-т “Україна”, 2004. – 448 с. 



 ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. ВИПУСК 33. ПСИХОЛОГІЯ 140 

3. Засєкіна Л.В. Вступ до психолінгвістики : [навчальний 
посібник] / Л.В. Засєкіна, С.В. Засєкін. – Острог : Видавництво 
Національного університету “Острозька академія”, 2002. – 168 с. 

4. Засєкіна Л.В. Феномен толерантності крізь призму етнічного 
дискурсу / Л.В. Засєкіна // Психологічні перспективи. – Випуск 11. – 
Луцьк : РВВ “Вежа” Волинського нац. ун-ту ім. Лесі Українки, 2008. – 
С. 99 – 109. 

5. Иванова Н.Л. Идентичность и толерантность: соотношение 
этнических и профессиональных стереотипов / Н.Л. Иванова // 
Вопросы психологии. – 2004. – № 6. – С. 54 – 62. 

6. Кириленко Т.С. Толерантність та гармонія особистості / 
Т.С. Кириленко // Психологічні перспективи. – Випуск 11. – Луцьк : 
РВВ “Вежа” Волин. нац. ун-ту ім. Лесі Українки, 2008. – С. 130 – 136. 

7. Лебедева Н.М. Теоретико-методологические основы исследования 
этнической идентичности и толерантности в поликультурных регионах 
России и СНГ / Н.М. Лебедева // Идентичность и толерантность ; под 
ред. Н.М. Лебедевой. – М. : Изд-во Ин-та этнологии и антропологи 
РАН, 2002. – С. 10 – 35. 

8. Леонтьев Д.А. К операционализации понятия “толерантность” / 
Д.А. Леонтьев // Вопросы психологии. – 2009. – № 5. – С. 3 – 16. 

9. Основи соціальної психології : [навч. посіб.] / М.М. Слюсарев-
ський. – К. : Міленіум, 2009. – 495 с. 

10. Серкин В.П. Методы психосемантики : [учебное пособие] / 
В.П. Серкин. – М. : Аспект-Пресс, 2004. – 207 с. 

11. Солдатова Г.У. Психодиагностика толерантности личности / 
Г.У. Солдатова, Л.А. Шайгерова. – М. : Смысл, 2008. – 172 с. 

12. Паніна Н.Н. Чинники національної ідентичності, толерантності, 
ксенофобії та антисемітизму в сучасній Україні / Н.Н. Паніна // 
Соціологія : теорія, методика, маркетинг. – 2005. – № 4. – С. 26 – 45. 

 
Гриник Ирина. Психолингвистическое исследование 

этнической толерантности студентов. В статье представлено 
программу психолингвистического исследования этнической толе-
рантности с целью определения внешних и внутренних факторов 
этнически толерантной личности. Результаты этого исследования 
позволили учесть выявленные особенности в разработке программы, 
нацеленной на формирование этнической толерантности личности 
студента. 

Ключевые слова: этническая идентичность, этническая 
толерантность, психолингвистическая экспертиза. 



ПСИХОЛІНГВІСТИЧНЕ ДОСЛІДЖЕННЯ…   141 

Hrynyk Iryna. Psycholinguistic study of students’ ethnic 
tolerance. The program of a psycholinguistic study of ethnic 
tolerance in order to determine the external and internal factors of an 
ethnically tolerant person is presented in the article. The results of 
this study made it possible to consider the features found in the 
development of the program aimed at the formation of ethnic 
tolerance of the student’s personality. 

Key words: ethnic identity, ethnic tolerance, psycholinguistic 
examination. 

 


