
М И Р О С Л А В  С А В Ч И Н

М Е Т О Д О Л О Г Е М И  
П С И Х О Л О Г И



j^BB EBKi



Заснована у 2006 році

М И Р О С Л А В  С А В Ч И Н

М Е Т О Д О Л О Г Е М И  
П С И Х О Л О Г І Ї

М О Н О Г Р А Ф І Я

київ
«АКАДЕМВ ИДА В

2013



УДК 159.9:001.8 ББК88 С13
Рецензенти:

доктор психологічних наук, професор, академік НАПНУ Н. В. Чепелєва; 
доктор психологічних наук, професор 3 . С. Карпенко; 

доктор психологічних наук, професор М. І. Томчук

Рекомендовано до друку Вченою радою 
Дрогобицького державного педагогічного університету 

імені Івана Франка 
(Протокол № 5 від 18 квітня 2013 р.)

Методологія як внутрішня опора наукової системи психології ана­
лізує когнітивний, соціальний, соціально-психологічний та історико- 
науковий вектори її розвитку. Вона сприяє цілісному та критичному 
баченню психологічної реальності, оптимізує наукове мислення, побу­
дову теорій, висунення гіпотез та їх перевірку в дослідженні. У  цьому 
полягає ключова особливість застосовуваних у психології методологіч­
них орієнтацій, підходів і методологування. На їх основі в монографії 
розкрито провідні парадигми і парадигмальні підходи, типи раціональ­
ності психології, світоглядні функції та ідеологеми її класичних і некла- 
сичних напрямів.

Адресована науковцям, викладачам вищих навчальних закладів. 
Прислужиться студентам, фахівцям-психологам і всім, хто цікавиться 
методологічними проблемами психології.

На обкладинці використано фрагмент репродукції картини Ж.-Л. Давида 
«Клятва в Залі для гри в м ’яч».

ISBN 978-966-8226-92-2 (серія) ISBN 978-617-572-076-9 Савчин М., 2013 «Академвидав», оригінал-макет, 2013



1.  М Е Т А  І З А В Д А Н Н Я  
М Е Т О Д О Л О Г І Ч Н О Г О  Д О С Л І Д Ж Е Н Н Я  

У П С И Х О Л О Г І Ї

1.1. С УТН ІСН А  СП ЕЦ И Ф ІК А  М ЕТОДОЛ ОГІЇ П СИ Х О Л О ГІЧ Н И Х  ДОСЛІДЖ ЕНЬ
У сучасну епоху неможливо займатися наукою без набору фунда­ментальних метафізичних настанов і відповідей на питання про при­роду реальності та людського знання. «Важливий параметр розвитку науки — еволюція уявлень про те, як слід розвиватися, тобто розви­ток базового пласту її методологічного самовизначення» [368,130].Ідея про закономірний розвиток знань і мислення виникла на початку XVIII ст. як ідея «прогресу розуму» та увійшла до наукового вжитку в середині XVIII ст., коли початкові принципи і поняття логі­ки були вже сформовані, а предмет вивчення організований і роз­членований. В результаті ідея розвитку розуму, мислення і знання здавалася абсолютно очевидною і тому не могла бути відкинута. Водночас логічні одиниці, що трактували форми думки як загальні і незмінні, теж здавалися абсолютно правильними. Тому у другій половині XVIII ст. було започатковано спроби поєднати ідею розвитку розуму, духу і мислення з традиційними логіко-епістемо- логічними уявленнями. Найпотужнішою, як зазначає Г. Щедро- вицький [341], була спроба Г.-В.-Ф. Гегеля, але і вона виявилася невдалою. Сформулювавши принцип залежності форми думки від її змісту і спрямувавши його проти основних ідей формальної логі­ки, він не наважився перебудувати і трансформувати систему логічних одиниць. Глибина і потужність інтелекту Гегеля служать непрямим доказом того, що це завдання нерозв’язне в принципі.Принципово нове розуміння предмета «методологічних знань» постає тільки в середні віки, що пов’язано з діяльністю



(4) Мирослав Савчин
Методологеми психологіїП. Абеляра. Намагаючись вийти із суперечності реалізму і номіна­лізму, він вдався до поняття «концепт» як особливого суб’єктивного, а не зовні об’єктного явища. Із його точки зору, загальне «значення» (сенс) не існує в об’єктно-реальному світі і не є просто ім’ям, це — особливе утворення душі, що існує тільки в ній. Від Абеляра веде свій початок «психологізм» у трактуванні «методологічних знань». Спочатку це не принесло жодних принципових змін у досліджен­нях, оскільки емпіричний матеріал і способи його аналізу залиша­лися колишніми — змінилося лише пояснення отриманих результа­тів, але надалі це пояснення чинило все більший вплив на методо­логічні дослідження, особливо в теорії пізнання і онтології.П. Абеляр ще не розглядав мислення як особливий вид дійсно­сті. Першим про це заговорив Р. Декарт, трактуючи мислення як особливу субстанцію. Ситуація радикального розриву між двома світами (світом об’єктів і світом людей) створена картезіанським бумерангом. Він поділяв суще як «непротяжну» і «просторову», «мислячу» і «тілесну» субстанції. Тому його вважають родоначаль­ником концепції роздвоєного на несумірні сутності світу як світо­глядної основи пізнання людиною світу і себе. Декарт охарактери­зував розрив між «річчю протяжною» (світом природи) і «річчю мислячою» (світом розуму) і встановив, що мови опису цих речей, субстанцій не перетинаються.Він стверджував, що душа здатна до мислення з властивою їй неподільністю, а будь-яке фізичне тіло має властивості протяжності та подільності (рухається, має форму, складається з елементів). Лише душа характеризує людину: «Моє я, моя душа, яка робить мене тим, чим я є, абсолютно відмінна від тіла, тому її легше пізна­ти, ніж тіло; і навіть якби її зовсім не було, вона б не перестала бути тим, чим вона є» [86, 269]. Будучи глибоко віруючою людиною, Р. Декарт вважав, що ці різні субстанції вийшли з рук Творця. Він — їх об’єднувальне начало. Саме Р. Декарт сформулював класичне розуміння суб’єкта і методу наукового пізнання, довів невідповід­ність між суб’єктом і об’єктом, невзаємоперехідність між мовами їх опису. Важливе і таке його положення — у межах класичної науки наукові знання про світ природи можливі ціною наукового незнан­ня про світ душевного життя.Розмежування «протяжного» і «мислячого» сприяє їх опису, як двох рядів паралельних явищ без можливості і навіть формального права вести мову про їх зв’язок. Так, фізико-хімічні процеси опису­ють мовою класичної науки, а процеси внутрішніх переживань — мовою символів і метафор. Глибинною основою цієї ситуації є існу­вання тіла (плоті) і свідомості (духу). При цьому безперервно з’єд­нуються і переплітаються об’єктивно-логічні і суб’єктивно-психоло­гічні характеристики мислення. Декарт чітко розмежовує сфери теорії мислення і методу — «правила для керівництва розумом».



Мета і завдання
методологічного дослідження у  психології

(5)Відтоді психотехніка як практичне знання отримує принципово позанауковий статус. «Класичний раціоналізм відсікає те, чим ми можемо володіти практично, від того, що ми можемо знати науко­во. Це і є удар картезіанського бумеранга, що повернувся, як плата за наукове знання світу природи» [180].У XX ст. російський філософ М. Мамардашвілі [183] заперечив тезу Р. Декарта, за якою мислячому суб’єкту протистоїть світ як об’єкт його спостереження. Актом спостереження суб’єкт втруча­ється в об’єкт, відкриває в ньому властивості і цим його змінює. «Принцип спостереження» не діє, натомість діє «принцип незворот­ності»: суб’єкту не дано знати, яким був об’єкт до спостереження. Отож, немає і наперед заданого закону, який би характеризував об’єкт. Існує відстань між відображенням об’єкта і його суб’єкта, котрий має свій час і простір, тобто перебуває у «просторі і часі дос­віду» суб’єкта за схемами його діяльності.Б. Спіноза, який загалом був картезіанцем, більше схилявся до психологізму. Про це свідчить його твердження, що «мислення» і «матерія» є лише двома модусами єдиної субстанції.Після Р. Декарта і Б. Спінози, як зазначає Г. Щедровицький [345; 347], виникає уявлення, що предметом методологічних дослі­джень є мислення. На основі цього розгортаються численні невдалі спроби побудувати логіку мислення, логіку процесів дослідження, пошуку нових знань на противагу традиційній формальній логіці.На початку XVIII ст. Г. Лейбніц [158] обґрунтував процедуру атомарного розкладання явищ, яка передбачала розчленування гігантської сфери емпіричного дослідження на маленькі одиниці. Проаналізувавши одну таку одиницю, можна переносити отримане знання на виокремлену їх множину. Знання, отримане на одній одиниці, поширюються на всі інші. Цей принцип аналізу намагали­ся застосовувати до речей природи і до людей. В основі цього — ви­знання, що наука не може адекватно описати систему, яка налічує мільярди одиниць. Тому необхідно виокремити маленьку сферу, яку можна описати, а отримані знання поширити на усе ціле.Реальність «є надзвичайно складною, і звертатися до неї в її тотальності взагалі неможливо. Наука не має змоги спостерігати і враховувати всю розмаїтість конкретних явищ, вона не може про­вести всі можливі експерименти і виконати всі лабораторні та клі­нічні аналізи. Отож, науковцеві доводиться зводити досліджувану проблему до робочого обсягу, і його вибір при цьому визначається пануючою парадигмою даного часу. Відтак він неодмінно вносить у сферу вивчення певну систему переконань» [71, 106]. Тому реаль­ність та знання про неї мають специфічні співвідношення.Як зазначає Г. Щедровицький [342; 344], «психологізм» другої половини XIX ст. виходив з понять і результатів традиційної логіки, отриманих шляхом зовнішнього аналізу текстів. Він не розширив



(6) Мирослав Савчин
Методологеми психологіїмеж емпіричного матеріалу і не вніс нічого нового в методи аналі­зу. Уся його «робота» зводилася до переформулювання логічних положень на мову т. зв. душевних, або психічних, явищ. Психоло­гізм був абсолютно безплідним і не дав ніяких позитивних результа­тів. Невдачі психологізму призвели до появи психології мислення.Методологія не може однозначно й ґрунтуватися на формаль­ній логіці, бо її предметом розгляду є знакова форма, вона доповню­ється до знання за рахунок розуміння, яке і є — знанням. Вважаєть­ся, що аналіз знакової форми приводить до розуміння. Основна суперечність усіх логічних і методологічних дисциплін трансформу­ється у специфічно логічне, специфічно формально-логічну супе­речність.Аналіз логіки і психології та їх співвідношення одна до одної — це аналіз головного в «теорії пізнання». Ключові питання — чи можлива непсихологічна теорія мислення; чим має бути і чим є «мислення» як предмет вивчення справжньої методології науки? [342а]. І чим далі відбувається розробка теорії мислення, тим біль­ше виявляється розбіжність між нею і логікою, навіть — несуміс­ність їх. Провідні логіки XX ст. «віддали» мислення психологам, яке не піддається аналізу з допомогою їх методів. Виявляється, змінили­ся і «мислення», і знання про нього.Науці відомо багато форм мислення: філософське, міфологіч­не, релігійне, інженерно-конструктивне, наукове, проектно-со­ціальне, гуманітарне, методологічне. У методологічному мисленні виокремлюють два важливі моменти: співвідношення між природ­ним і штучним; відношення між засобами і знаннями.Свого часу Е. Гуссерль [84], аналізуючи кризу методології у європейській науці і філософії наприкінці XIX ст. — на початку XX ст., стверджував, що її причиною був однобічний раціоналізм, який, заплутавшись в об’єктивізмі й натуралізмі, витіснив із мето­дології все людське, духовне, суб’єктивне. Вирішити цю кризу має «наука про дух», у межах якої проголошується залежність методу наукового пізнання не від об’єкта, а від смислозначущої «наукової» або «позанаукової» свідомості. У гносеологічному сенсі — первин­на, дофілософська свідомість, яка існує до прийняття суб’єктом методологічного настановлення. Це — сфера усіма визнаного «без­посередньо очевидного», до якого відносяться із давно сформова­ною вірою і яке визнається істинним без будь-яких наукових обґрунтувань, як безумовно значуще і практично апробоване [257]. Серед характерних її ознак найважливішою є наявність інваріантів, у яких сфокусований конкретно-історичний досвід. Такими інварі­антами є рефлексивні категорії «простір-час», «причина-наслідок», «матеріальне-духовне», «суб’єктивне-інтерсуб’єктивне». На їх осно­ві формується і функціонує методологія — переінтерпретація



Мета і завдання
методологічного дослідження у  психології

(7)мисленнєвого процесу із рівня об’єктивного натуралізму на рівень духовної суб’єктивності. Рефлексія «організовує наш простір і час, і, врешті-решт, наше бачення власного життя, створює структуру нашої життєдіяльності» [311, 9].У науці виникає «явище феноменологічного зсуву»: увага дос­лідника переводиться зі змісту об’єкта на вивчення його існування. Дослідник відсторонюється від об’єкта, вважає його існуючим у незалежній від нього системі координат, а знання про нього — відображенням об’єктивної реальності. Насправді, знання завжди насичене суттєвістю людини у «з’ясуванні осмислюваного нею змі­сту». Має місце «не знання явища, а явище знання», діє «принцип невіддільності об’єктів від простору спостереження». Пояснення світу — це своєрідне «проектування інтерпретації», у процесі якого утворюються, заповнюються «програлини». Найрадикальніше на­укову методологію в її сучасних формах критикує П. Фейєрабенд у книзі «Проти методологічного примусу. Нарис анархістської теорії пізнання» (1978). Він рішуче заявляє, що «наука не керується і не може керуватися системою жорстких, незмінних та абсолютних принципів» [71,111]. А відтак, конвенціональні норми, що виника­ють в результаті згоди, є штучними, але також об’єктивними в тому сенсі, що їх людина не придумує — вони виявляються в суспільстві.Методологія — це своєрідна система «лінз», завдяки яким наука роздивляється світ. І на сучасному етапі виникає нагальна потреба налагодити методологічну «оптику» як систему лінз профе­сійного миследіяння, щоб реалістичніше відображати психологічну реальність. Сучасна європейська інтелектуальна культура дозріла для здійснення довільного контролю над цим процесом, і для учено­го стає звичним (завдяки впливу герменевтики і теорій мови) змі­нювати ці «лінзи» в роботі з різними текстами, домагаючись про­дуктивнішого розуміння [81].До середини XX ст. основне призначення методології науки полягало у формулюванні правил і норм дослідницької діяльності, засобів і методів отримання емпіричних і теоретичних знань та організації цих знань в системі теорій. Відповідно формувалися логіко-епістемологічні уявлення про предмети і техніку діяльності ученого — онтологічні (чи метафізичні) картини реальності (пере­дусім природної), епістемологічні уявлення про елементи і форми організації наукової теорії, логічні та методичні схеми висновків і міркувань.У  другій половині XX ст. методологія фігурує як наука про мето­ди отримання нових знань — описи процедур, тактик і стратегій (планів і проектів) роботи. Категорія «метод» є історичною: поло­ження і принципи, які на одному етапі розвитку науки були «мето­дичними», потім, з розвитком науки, втрачають цю функцію, змі­нюють свою будову, а часто і зміст, переходять в розряд «засобів»



(8) Мирослав Савчин
Методологеми психологіїдіяльності, а «методичними» стають інші положення і принципи, з іншим змістом і будовою.Предметом методологічного аналізу є не створення нової тео­рії, яка б давала повний і систематизований опис усіх існуючих і можливих методів, а дослідження загальної структури і типології наявних методів, з’ясування тенденцій і напрямів їх розвитку, а також взаємозв’язок різних методів у науковому дослідженні.Натепер одні автори методологією вважають вчення про мето­ди пізнання і перетворення дійсності [139], інші — практичне використання методів і прийомів пізнання і діяльності [104]. У першому випадку методологію розуміють як науку, що узагальнює і систематизує знання про методи наукового пізнання, тобто як філософську теорію методів, у другому — як застосування теорії до вирішення практичних завдань чи проблем, тобто як самостійну прикладну дисципліну, відрефлексовану від формальної логіки і гносеології. З одного боку, методологія — це вчення про структуру, логічну цілісність, методи і засоби діяльності, з іншого — практика їх реального, конкретно-ситуативного чи суб’єкт-діяльнісного умо­жливлення.У своєму розвитку методологія створює всередині себе систему організованостей — методологічні теорії (теорія діяльності, теорія мислення, семіотика, теорія знання, теорія свідомості, тео­рія науки, теорія проектування, теорія управління та ін.), переро­блені неспецифічні предмети, принципи і методи методологічної роботи («технологія» методології) тощо. Ці організованості фіксу­ють методологічні процеси, методологічне функціонування [307]. Методологія охоплює такі базові форми: методологічний аналіз, методологічну рефлексію, методологічне розуміння, методологічне мислення, які інтегруються в методологічній роботі [339; 341; 342], миследіяльності [24; 105; 339; 348] та професійному методологу- ванні [309; 311].Завдання класичної методології — отримання істинного знан­ня, в основі якого асиметрична суб’єкт-об’єктна пізнавальна схема. Щоб професійно працювати зі знаннями різних типів (знання про діяльність, об’єкти), необхідно критерієм «чистоти-досконалості» аналізувати методологічну рефлексію, методологічне розуміння, методологічне мислення. Це означає виокремлення й актуалізацію методологічної діяльності вченого.«Методологічні положення» стають знаннями, якщо виокрем­лено, розгорнуто особливий предмет вивчення і знайдено особли­вий емпіричний матеріал, при обробці якого формуються ці знан­ня. За цим предметом і емпіричним матеріалом повинні фігурувати особливий реально існуючий об’єкт вивчення чи об’єктна сфера. Розгортання предмета і вивчення об’єкта дають обґрунтування існуючим приписам щодо методу і є підставою для вироблення



Мета і завдання
методологічного дослідження у  психологіїнових приписів. Тільки в тому разі можна вести мову про методоло гію як про наукову розробку положень методу і про власне «методо­логічні знання».Методологічне знання характеризується подвійністю, оскільки включає знання про діяльність і мислення та знання про об’єкт.І Іаукове знання поєднується з рефлексивним, а тому об’єкт методо­логічного аналізу завжди складноструктурний. Методологічне знання є метасистемним, інтегруючи і знімаючи суто теоретичне. Воно характеризується нормативністю, універсальністю, компози- ційністю, багатопредметністю, рефлексивністю, інструментальні- стю [307].Методологічне мислення має двоплощинну структуру і сто­сується щонайменше двох мов: одна утворює площину об’єктів, і в ній здійснюється змістовний рух; інша — утворює площину знако­вої форми, і в ній змістові перетворення заміщаються і фіксуються. Друга площина знакової форми неоднорідна: містить описи пере­творень в площині змісту; фрагменти формальних систем, усереди­ні яких рух відбувається без звертання до змісту [339].Завдання методологічного мислення — створення нових засо­бів і нових методів логіко-методологічного дослідження. У ньому головним є план конструювання і проектування, а не пізнавання певних засобів і методів аналізу. Воно завжди має справу з матеріа­лом — текстами, процесами мислення, знаннями, системами знань тощо. Якщо норми наукового мислення вимагають одних схем і засад міркування, то методологічне мислення підкоряється іншим логічним нормам. У науковому мисленні реалізуються одні розумо­ві структури, а в методологічному мисленні — інші. У  науковому мисленні функціонують одні організованості знань, а в методоло­гічному мисленні існують і функціонують зовсім інші організовано­сті знань.Методологія — це передусім рефлексія щодо власної діяльно­сті, частково з приводу вже здійсненої, а більше — з приводу тієї, яка має відбутися. Методологія розробляє знання про діяльність, а зі створенням нових засобів і методів — отримує знання про нову діяльність. Рефлексія зорієнтована на майбутню діяльність і повин­на створити її проект, план або програму. Методологія проектує, конструює, пізнає і критикує саму себе, проектуючи, конструюючи, пізнаючи і критикуючи діяльність взагалі. Вона завжди покликана стати відповідним способом організації ефективної діяльності, тобто окреслювати найуспішніший результат процесу пізнання. Дтя неї характерна тенденція переходу від учення про знання до вчення про діяльність. Разом зі знаннями методологія охоплює весь процес діяль­ності, що зумовлює вироблення певних методологічних настано­влень. Тому її цікавлять знання як: результат; необхідна умова і пере­думова; засоби діяльності. Не менш важливе для неї — рефлексивне

(9)



(10) Мирослав Савчин
Методологеми психологіїобміркування досліджуваного предмета, його осягнення, а також відтворення історії та логіки його розвитку [374].Загалом методологія виявляє себе в ролі найвищої форми орга­нізації світу мислення і діяльності; задає цілісну картину пізнання і пізнаваного. Умовою переходу до методологічної форми організації мислення і діяльності є розподіл двох підходів — натуралістичного та діяльнішого. У методології світ мислення і діяльності є первинним.Методологія як найдосконаліша форма мислення і діяльності синтезує реальну миследіяльність (включаючи колективні форми роботи), спрямовану на розв’язання проблем людини і людства, вдосконалення культури, мислення (рефлексія оперування понят­тями і смисловим розумінням, професійна робота над мисленням — критика, дослідження, нормування і розробка способів та засобів розв’язання проблем). Вона — мистецтво осмисленої діяльності та мислення, результатом якого є не тільки наукова істина, а й пошук вічної істини, життєва правда та людські святості.Методологія як форма мислення і діяльності — це складна і розгалужена дисциплінарна структура, що охоплює: 1) загальну теорію діяльності; 2) системно-структурну онтологію, або теорію систем; 3) теорію мислення; 4) епістемологію; 5) семіотику; 6) тео­рію комунікації і мовно-мовленнєвої діяльності; 7) множинні (окре­мі) теорії діяльності (теорія науки, теорія проектування, теорія управління, теорія інженерії, педагогіка і психологія як самобутні сфери миследіяльності та ін.); 8) рефлексію як самостійного онтоін- телектуального процесу і механізму розвитку діяльності; 9) розу­міння як інтелектуальну функцію-процес; 10) організацію та орга­нізаційно-технологічне відношення як способи рефлексивної асимі­ляції одних систем діяльності іншими і як форм розвитку рефлексивних знако-знаннєвих систем; 11) технологію програму­вання мисленнєвої діяльності; 12) проблематизацію і функції проблем у мисленні; 13) синтезування і конфігурування різнопред- метних знань; 14) методологічний спосіб мислення і комунікації; 15) трипоясову динамічну структуру миследіяльності як методоло­гічну схему ОДІ та ін. [307].Як специфічна наука, методологія користується науковими засобами і методами, виявляє себе в наукових теоріях. Об’єктом теорії є наука і наукове мислення, а не світ. У сукупності теорія мислення і теорія знань дають логіку і методологію. Водночас, мето­дологічна робота не є вузько науковою — методолог мислить і працює як нормувальник, конструктор, історик, проектувальник і значно менше як дослідник-учений. Так відбувається трансформа­ція гносеології в аксіологію, аксіології в методологію, а методології в суспільну практику повсякдення [374].У парадигмальному розумінні методологія — це наукове вчен­ня про структуру, логічну організацію, способи і засоби, методи і



Мета і завдання
методологічного дослідження у  психології

( П )процедури здійснення діяльності, про поняттєво-категоріальний апарат, конкретні форми і методи досягнення завдань дослідження. Методологія є і автономною сферою, і має характерні співвідношен­ня з наукою, філософією, інженерією, управлінням, виробничою практикою тощо. Як система знань, вона не відрізняється від неме- тодологічних систем. Методологічні твердження не є знаннями в буквальному сенсі, бо вони нічого не означають і не зображують. Вони описують діяльність, яка ґрунтується на певних засобах, спря­мована на певні об’єкти і дає, відповідно до цього, цілком певний продукт.
1 .2 . П Р О Ф Е С ІЙ Н Е  М ЕТОДО Л ОГУВАН Н Я У П С И Х О Л О Г ІЇПоглиблення адекватності пізнання реальності вимагає від дослідника здійснення методологічної роботи. Вона передує, супро­воджує і завершує пізнання. Методологічна діяльність може здій­снюватися на різних рівнях системності. Г. Щедровицький [345; 348] виокремлює рівні (пояси) розмірковування (миследіяльності) — чисте розмірковування, комунікація методологів та діяльнісне роз­мірковування. Кожному рівню відповідають процеси розуміння, інтерпретації, рефлексії та катетеризації. На рівні чистого розмірко­вування розуміння передбачає творення інтелектуальних схем для фіксації і подолання затруднень, розуміння проблемних ситуацій, раціональних конфліктів шляхом творення ідеальних форм і сутно- стей — логік, теорій, концепцій, моделей, формул, понять. Методо­логічна робота з ними відбувається у напрямі розуміння їх смислу, значення та змісту функціональних і пояснювальних можливостей.Процес інтерпретації здійснюється, як правило, невербально (несловесно) — з допомогою схем, формул, графіків, карт, таблиць, діаграм. У  результаті створюються чи перетворюються логічні форми, оперативні математичні системи, формалізовані фрагмен­ти наукових теорій чи науково-предметних закономірностей і зако­нів, категорій чи схем операціоналізації процесів.Якщо інтелектуально-схематична робота із творення логічних форм (форм розмірковування та діяльності) не дає результату, то відбувається вихід у простір методологічної рефлексії, спрямованої на створення нових типів ідеалізації. В результаті виникає рефлек­сивне уявлення про те, як реально діє методолог, що хоче і що може робити та як саме він готовий удосконалюватися — перетворювати і змінювати себе, насамперед — своє мислення.На фінальному етапі діє механізм катетеризації, що полягає в осмисленні змісту, структури, обсягу, статусу і смислу світоглядних



З М І С Т

1. МЕТА І ЗАВДАННЯ МЕТОДОЛОГІЧНОГО ДОСЛІДЖЕННЯУ ПСИХОЛОГІЇ з
* 1.1. Сутнісна специфіка методологіїпсихологічних досліджень З1.2. Професійне методологування у психології 111.3. Психологічна наукаяк об’єкт методологічного аналізу 261.4. Методологічні орієнтаціїта методологічні тенденції у психології 341.5. Методологічні проблеми розуміннята пояснення у психології 552. ОСНОВНІ ПАРАДИГМИ ПСИХОЛОГІЇ 652.1. Особливості парадигм у психології 652.2. Природничо-наукова парадигма 712.3. Гуманістична парадигма 862.4. Конструктивістська парадигма 942.5. Вітакультурна парадигма 1022.6. Парадигмальні орієнтації у психології 103



2.7. Трансперсональна психологіята її методологічні орієнтації 1122.8. Взаємодія, діалог і протистоянняпарадигм у психології 1173. ТИПИ РАЦІОНАЛЬНОСТІ У ПСИХОЛОГІЇ 1303.1. Класична раціональність у психології 1303.2. Некласична раціональність у психології 1333.3. Постнекласичний (постмодерний) раціоналізму психології 142Постмодернізм і цивілізація 143Методологічні орієнтації постмодернізму 144Образ науки у постмодернізмі 149Картина світу у постмодернізмі 152Уявлення про складні системи у постмодернізмі 153Проблеми психологіїу контексті постнекласичної раціональності 1554. СВІТОГЛЯДНА ФУНКЦІЯ ТА ІДЕОЛОГЕМИ ПСИХОЛОГІЇ 1644.1. Світоглядна функція психології 1644.2. Ідеологеми класичнихі некласичних напрямів психології 172ВИСНОВКИ 190ЛІТЕРАТУРА 198


