
Сторінка 1 з 8

 Мораль. Енциклопедія Сучасної України (2019)
ISBN 966-02-2074-X

МОРА́ЛЬ (від лат. мoralis — моральний, від mores —
звичай, воля, закон, властивість) — духовно-культурний
механізм  регуляції  поведінки  особистості  та  груп
соціальних за допомогою уявлень про належне, в яких
узагальнено  норми,  цінності,  зразки  поведінки,
принципи  ставлення  до  інших  індивідів  і  соціальних
груп. Специфіка морал. свідомості формується за умов
розкладу  родоплемін.  суспільства,  виникнення  склад.
системи опосередков. звʼязків (політ., екон., соц. та ін.),
що  прийшла  на  зміну  безпосеред.  характеру  всіх
стосунків  людей  у  традиц.  общині.  Поява  віднос.
свободи вибору (див. також Моральний вибір), потреба
в ситуац. гнучкості поведінки й стосунків, відповідно до
динам. умов життя, робили чимдалі проблематичнішими
збереження,  культурну  трансляцію  і  примноження
досвіду безпосередньо моральніс. ставлення людини до
людини,  спільноти,  природи,  світу.  У  контексті  крит.
осмислення  реал.  звичаїв  людей  (що  свідчило  про
руйнацію  традиц.  форм  моральності)  складається
узагальнена  система  уявлень  про  чесноти,  норми
поведінки, основоположні закони колектив. співіснуван-
ня («не убий», «не вкради» тощо).

Ідеал.  система  належного  водночас  постає  як
моральнісне  добро,  найвища  самоцінність,  що
протистоїть  моральніс.  злу  в  реал.  людській  жит-
тєдіяльності (див. Добро і Зло). У цьому ракурсі М. зі-
ставляють  із  духовно-ідеал.  основами  права,  релігії,
мистецтва, філософії. Часткове коригування внутр. світу
людини,  її  вчинків,  масової  поведінк.  практики  від-
бувається в разі особистіс. прийняття вимог і настанов
М.  та  відповід.  вольових  зусиль  щодо  їх  здійснення.
Намагання  досягти  доброчесності  й  праведності
засобами  зовн.  тиску  без  достат.  внутр.  мотивації
вступають  у  протиріччя  з  цінніс.  аспектом  морал.
самоствердження людини, породжують «легал.», а не
«морал.»  вчинки  (нім.  філософ  І.  Кант).  Регулятивні
можливості  М.  зростають  з  розширенням  її  субʼєкт.
горизонту.  Формування вселюдського,  універсал.  мас-
штабу  морал.  світосприйняття,  вихід  за  межі  груп.,
етніч.,  нац.  інтересів  до  обріїв  людства  як  єдиного
цілого  відкриває  можливості  для  найбільш  адекват.
втілення суті моральності в процесі субʼєктив. творення
морал. цінностей.

Значне  духовне  випередження  реал.  можливостей
життя  й  універсал.  бачення  належ.  ставлення  до  ін.
людини, суспільства, природи концентрується в М. як
ідеалі. Конкретно-чуттєве втілення певних сторін сукуп.
морал.  ідеалу  наявне  у  міфології,  реліг.  та  худож.
образах.  Рац.-логічне  осмислення,  узагальнення  і  об-
ґрунтування  понять,  категорій  морал.  свідомості  від-
бувається в етиці. У цих процесах закріплюється й на-

громаджується зміст моральніс. добра, тоді як у реал.
життєдіяльності  М.  нерідко  обмежується  відносними,
конкретно-істор.  вимогами  щодо  втілення  можливого
блага.  Переважання  відносного  над  абсолютним
характерне  для  ідеологізов.  морал.  систем,  хоча  за
певних  умов  подання  абсолютного  тут  може  бути
досить  вагомим  (напр.,  ідеологія  Просвітництва).
Водночас  не  є  гарантовано  моральнісним  навіть
конкретно-істор. зміст узагальнених понять морал. сві-
домості  (гідність,  обовʼязок,  справедливість  і  не-
справедливість, честь), хоча загалом такі форми оцінки і
самооцінки мають непроминал. заг.-культурне значен-
ня.  Найбільша  міра  абсолют.  значущості  притаманна
абстрактно  сформульов.  морал.  законам  і  етич.
принципам. Прагмат. спустошення морал.-етич. ідеалів
унаслідок надання переваги віднос. призводить як до
духов. деградації, так і до соц. дестабілізації. Відмова
від  віднос.  допоміж.,  компроміс.  рішень  у  світі  реал.
людських відносин призводить до безнадій. мрійливості
або  змертвілого  етич.  ригоризму.  Наявність  відносно
гуман. правил є кращою для соціуму як системи, ніж від-
сутність будь-яких. Наприкінці 20 ст. істотне збагачення
М.  відбувалося  шляхом  осмислення  й  обґрунтування
морал. принципів теорією справедливості, комунікатив.
етикою, що запроваджують у галузь морал. рефлексії
дискурсивно-консенсуал. засади.

Т. Г. Аболіна, І. Ф. Надольний

Моральні цінності

Моральні  цінності  —  безпосередньо  важливі  для
людини універсал.  зразки,  вимоги,  ідеали моралі,  що
мають  самост.  статус,  схвалюються  громадською
думкою  та  знаходять  втілення  в  праві,  релігії,
психології,  політиці,  мистецтві,  філософії.  М.  ц.  є
предметом  розгляду  етики  й  психології;  зокрема  у
соціальній психології  М.  ц.  — складова психол.  атмо-
сфери  колективу,  спільноти,  адже  дають  можливість
людині оцінювати дійсність та орієнтуватися в ній. М. ц.
—  осмислені  морал.  свідомістю,  етично  обґрунтовані
належні доброчесності й відповідні їм норми поведінки
(вірність,  мудрість,  мужність,  правдивість,  щирість та
ін.).  М.  ц.  —  узагальнений  зміст  осн.  етич.  понять
(гідність, добро і зло, обовʼязок, честь, щастя та ін.) і
принципів (альтруїзм, гуманізм та ін.). У межах класич.
філос. традиції буття і цінність мислили як нероздільні;
морал.  аксіологія  поставала  як  невідʼємна  частина
онтології. Тривалий час М. ц. розглядали як ієрархічно
підпорядковані  в  межах більш глобал.  цінніс.  систем,
вони  не  набували  значення  універсальних  і  самодо-
статніх.  Теор.-концептуал.  обґрунтування  автономії
моралі  вперше  здійснене  І.  Кантом.  Зростаюча



Сторінка 2 з 8

автономія  М.  ц.  повʼязана  з і  зб ільшенням  їх
авторитетності  й  впливовості  як  особливого  способу
норматив.  регуляції,  поширенням  морал.  оцінки  і
самооцінки  на  різноманітні  сфери  життєдіяльності
людей.  Продуктивність  морал.  оцінки  на  основі  заг.-
культур.  цінніс.  орієнтацій  обумовлює  виникнення
локал.  культурно  обумовлених  систем  М.  ц. ,
адаптованих  до  наяв.  стану  сусп.  (масової,  груп.)
психології. Унаслідок соціокультур. динаміки певні М. ц.
можуть ставати визначальними або ж втрачати свою
вагомість,  регулятивну  цілевідповідність.  У
натуралістично  орієнтов.  аксіології  та  етиці  М.  ц.  за-
ймають, як правило, вищий щабель в ієрархії цінностей
культури. Теол. підхід до визначення природи М. ц. пере-
важав у  минулі  культурно-істор.  епохи і  залишається
досить авторитетним у 20 ст. У питанні про співвідноше-
ння  реліг.  і  М.  ц.  частина мислителів  20  ст.  (франц.
філософ Т.  де  Шарден,  нім.  філософ М.  Шелер,  укр.
філософ  М.  Бердяєв)  віддавали  перевагу  релігійним.
Нім.  мислитель  Е.  Гартман,  прагнучи  звільнити
аксіологію  від  реліг.  передумов,  порушив  проблему
незалеж.  існування  сфери  цінностей.  У  сучас.  етиці
намагання  втілити  інтерсубʼєктивні  загальнозначущі
смисли обумовлює пошук абсолют., непроминал. етич.
максим.  Пристосування  їх  до  конкретно-істор.  умов,
згідно з потребами функціонування соціуму, призводить
до поділу їх на обовʼязкові для всіх у практ. поведінк.
сенсі,  обовʼязкові  для  всіх  у  сенсі  ідеал.  належності,
найвищі, що уособлюють героїч. етос і не можуть бути
загальнообовʼязковими  (самопожертва,  подвижництво
тощо).  Ефективність  сучас.  стратегій  сусп.  розвитку
залежить  від  особистіс.  чинника  (засвоєння  М.  ц.  як
особистих поведінк. регулятивів) та універсального, що
враховує  глобал.-планетар.  вимір  сучас.  цивілізац.
процесів.  Серед  основополож.  цінностей  набувають
пріоритету «благоговіння перед життям» (нім. філософ
А. Швейцер), індивідуал. конечне існування людини як
«Іншого» (франц. мислитель Е. Левінас).

Т. Г. Аболіна

Мораль у психології

У  психології  М.  ц.  відображають  значущість  для
індивіда  проявів  моралі  як  регулятора  суспільно  від-
повід. поведінки та є втіленням його субʼєктив. діяльно
зацікавленого ставлення до реалізації  в  житті  морал.
норм і принципів. Завдяки сприйняттю М. ц. індивід стає
субʼєктом контролю соціального. По-перше, він визнає
одні прояви активності людей як правильні, такі, що від-
повідають морал. нормам, а ін. — як їх порушення (див.
Аморальність); по-друге, дає оцінку псих. і духов. рисам
характеру  людини,  що  необхідні  їй  для  узгодження
влас. вчинків з інтересами ін. осіб, певної спільноти, су-
спільства  загалом;  по-третє,  у  нього  формується
здатність  розпізнавати  негат.  вплив  тих  обʼєктів  чи
явищ, що реально загрожують М. ц. (влас. або сусп.), і
готовність  захищати  свою  морал.  позицію.  До  М.  ц.

належать  різні  форми  морал.  свідомості:  особистісні
переконання щодо норм і принципів нормат. поведінки
людини як громадянина, сусп. й морал. ідеали; етичні
уявлення  про  добро  і  зло ,  життя  і  смерть ,
справедливість  і  несправедливість,  гуманістичність
люд.  взаємин,  співчуття,  шляхетність,  любов;  морал.
почуття  —  обовʼязку,  совісті,  відповідальності,  честі,
гідності. М. ц. повʼязані з відповідальністю, знач. мірою
характеризують особистість,  а також зобовʼязують до
безумов., безкомпроміс. їх дотримання. Серед важливих
характеристик  М.  ц.  є  їхня  залежність  від  «голосу
серця»,  що відповідно до дотримання чи ігнорування
морал.-етич. цінностей схвалює чи засуджує поведінку
особистості. Кордоцентризм вважають одним із сутніст.
елементів укр. менталітету, його культури й філософії.
М.  ц.  історично  та  соціально  зумовлені,  тому
змінюються,  проте  завдяки  принципу  наступності
поколінь і трансляції морал. досвіду народу та людства
загалом ядро досвіду зберігається.  Це знаходить від-
ображення у функціонуванні елементар. норм і правил
люд. співжиття (утвердження гідності людини, повага
до  праці,  взаємодопомога,  шанобливе  ставлення  до
старших,  піклування про дітей тощо).  М.  ц.  зазнають
деформації  тоді,  коли  домінант.  орієнтирами в  житті
людини  стають  утилітарні  потреби  в  суспільстві
споживання. За таких умов, як довів засн. логотерапії
австр. психіатр В.-Е. Франкл, виникає небезпека появи
«екзистенцій.  вакууму»  (феномена  душев.  порожнечі,
втрати  сенсу  життя).  Причина  такої  смисловтрати
полягає  в  «чуттєвому  перенасиченні»,  культі  вітал.
потреб,  зокрема  гонитві  за  сексуал.  задоволенням  у
його «деперсоналізов. й дегуманізов. обличчі», а також
може бути повʼязаною з крахом планів, надій, зміною
морал.  ідеалу.  Етичні  та  психол.  аспекти  М.  ц.
висвітлено  у  працях  швейцар.  психолога  Ж.  Піаже,
амер.  психологів  Е.  Фромма,  А.-Г.  Маслоу  та  Л.
Кольберґа,  австр.  психіатра  В.-Е.  Франкла,  франц.
філософа  Ж.  Бодріяра,  білорус.  психолога  Л.
Виготського; укр. філософів Г. Сковороди, П. Юркевича,
М.  Бердяєва,  педагогів  С.  Русової,  А.  Макаренка,  В.
Сухомлинського,  психологів  С.  Рубінштейна,  О.
Запорожця, І. Кона, І. Беха, О. Кононко, Т. Титаренко та
ін. Процес становлення М. ц. дитини потребує пильної
уваги  дорослих  членів  сімʼї,  оскільки  найбільш
важливим для утвердження М. ц. вважають дошкільний
вік і молодший шкільний вік. Конкрет. зміст М. ц. дітей
цих  вікових  категорій  визначають  етичні  оцінки,  що
дають  їхнім  учинкам  дорослі.  Позитивна  оцінка
викликає  в  дитини  почуття  задоволення  своїми
вчинками  й  собою  як  такою,  що  вчиняє  правильно;
негативна  —  породжує  докори  сумління,  почуття
провини й супроводжується негатив. самосприйняттям.
Підлітки (див. Підлітковий вік) виявляють крит. ставлен-
ня  до  оточення,  їх  морал.  настанов  і  повчань,
порівнюючи слова та вчинки дорослих; водночас вони є
дуже чутливими до оцінк. ставлення батьків і вчителів.



Сторінка 3 з 8

Особливо гострою буває реакція підлітка у відповідь на
оцінку  дорослих,  що  стосується  почуття  його  влас.
гідності та самоповаги, коли він помічає невідповідність
між «словом» і «ділом» дорослих. Керування М. ц. перед-
бачає не лише дотримання загальноприйнятих норм, а й
розвиток  здатності  критично  ставитися  до  себе  та
навколиш. світу. Збагачення системи М. ц. особистості,
яка зростає, підвищення стійкості її  етич. переживань
відносно агресив. впливів сучас. інформ. середовища є
однією  з  вирішал.  умов  ї ї  самоствердження  в
середовищі  взаєморозуміння  та  взаємодопомоги  між
людьми в різних ситуаціях життєдіяльності, запорукою
того,  що  сповідуватимуться  уявлення  відповідно  до
гуманіст. ідеалу. Прикладом цього є поведінка громадян
України різного віку, віросповідання та етніч. походжен-
ня, які вийшли під час Революції Гідності 2014 на захист
таких М. ц., як справедливість, честь, гідність, свобода,
підтвердивши готовність до самопожертви та подвигу.

С. П. Тищенко, О. О. Вовчик-Блакитна

Моральні аспекти сучасної цивілізації

Моральні  аспекти  сучасної  цивілізації  —  чинники
людського буття,  що містять ідеї,  принципи,  норми й
правила, які регулюють гуманні стосунки; повʼязані зі
способом ставлення до дійсності та регуляції поведінки
в контексті добра і  зла. Сучасна цивілізація — рівень
соціокультур.  розвитку людства остан.  третини 20 —
поч. 21 ст. Людське буття остан. століття здійснюється
в  культурі,  де  домінує  матеріал.-вироб.,  індустріал.
начало, відбувається нестрим. наук.-тех. та інформ. по-
ступ, спостерігається зростання якості життя, зниження
смертності.  Маркери  сучас.  соціокультур.  розвитку  —
глобалізація,  уніфікація,  урбанізація,  консюмеризм
(польс.-англ.  соціолог  і  філософ  З.  Бауман,  франц.
філософ Ж. Бодріяр, канад. філософ М. Маклюен, укр.
філософ і культуролог Ю. Павленко). Поляризація світу
(поділ на «золотий мільярд» і «країни третього світу»),
війни,  тероризм  —  гол.  політ.  цивілізац.  виклики.
Гострими є питання расової, етніч., політ., соц., статевої
нерівностей (нім. філософ Т. Поґґе, амер. філософ япон.
походження  Ф.  Фукуяма,  укр.  історик  О.  Кісь).
Мегаризики, повʼязані з глобал. екол. проблемами і по-
ступом  постіндустріалізму,  руйнують  природу,
провокують соц. хвороби, змінюють спосіб життя і мисле-
ння (нім. соціолог У. Бек, британ. соціолог Е. Ґіденс, нім.-
амер. філософ Г. Йонас, амер. соціолог Е. Тоффлер, укр.
філософи М.  Кисельов і  Т.  Гардащук,  укр.  генетик В.
Кордюм).  Так,  Ф.  Фукуяма констатував «великий роз-
рив» соц. цінностей, дестабілізацію соц. порядку, соц.
недуги, занепад сімʼї. Зростає роль інформ. складової в
культурі.  Інформатизація,  компʼютеризація,
віртуалізація  ведуть  до  домінування  кібернет.,
прагматично орієнтов. розуму; збільшується потенціал
штучного  інтелекту,  що  призводить  до  втрати
діалогічності  у  спілкуванні,  зниження  фіз.,  психіч.,
духов.  здоровʼя,  відчуження  людини,  віртуал.

залежності  (див.  Компʼютерна  залежність;  іспан.
соціолог М. Кастельс, канад. філософ М. Маклюен, рос.
філософ  С.  Хоружий).  Духовне  буття  сучас.  людини
зумовлене цивілізац. векторами. М. а. с. ц. досліджують
в  межах  філософії,  культурології,  етики,  а  також
приклад. етики. Актуальність етико-приклад. дискурсу
засвідчена  пошуком  діалогу,  порозуміння  між
технонаукою і гуманітаристикою. Наук.-тех. досягнення
сучас. епохи провокують гострі морал.-етичні проблеми,
переважно  в  біол.  і  мед.  науках,  повʼязаних  із
найвагомішими  цінностями  —  здоровʼям  і  життям.
Злободен. є морал. дилеми, повʼязані з розвитком новіт.
біомед. технологій (див. Біоетика). Амер. онколог і біо-
хімік В.-Р. Поттер, рос. філософ А. Гусейнов, укр. хірург
О. Возіанов, укр. гінеколог В. Запорожан, укр. гігієніст
Ю.  Кундієв,  укр.  філософ  В.  Чешко  розглядають
позитивні  та  негативні  у  морал.  відношенні  питання
щодо  евтаназії,  ґендер.  і  статевої  ідентичності,  ре-
продуктив.  та  пренатал.  технологій,  сурогат.
материнства,  біомед.  експериментів,  реалізації  про-
грами людського геному, генетично модифік. організмів
(ГМО),  «редагування»  генів,  клонування  (відтворення
ідентич. генів і організмів). Актуал. етико-прикладні про-
блеми,  повʼязані  з  генетичною  інженерією:  нові
можливості  у  селекції,  розведенні  рослин і  тварин,  у
мед.  і  біол.  дослідж.;  розвиток  фармакології  та
виробництво  орган.  матеріалів,  забезпечення  тех.
матеріалів. Розшифров. 1953 амер. молекуляр. біологом
Дж. Вотсоном і британ. молекуляр. біологом Ф. Кріком
структура молекули ДНК, виділені  1998 амер. ученим
Дж.  Томсоном  стовбурові  клітини,  розшифров.  2001
геном — три епохал. відкриття в біології, що визначили
подальший розвиток галузі.  Стовбурові клітини мають
знач. терапевт. потенціал, їх можна вирощувати у штуч.
умовах  і  за  необхідності  пересаджувати  в  уражені
тканини  організму.  Етично  прийнятним  джерелом
стовбурових  клітин  є  пуповинна  кров  і  плацента
новонародженого, здатні до розмноження, з властивою
малою  ймовірністю  відторгнення  (забір  здійснюють  у
багатьох країнах, зокрема Україні). Одночасно досягнен-
ня  генет.  інженерії  мають  морально  неоднозначне
тлумачення: вступають у протиріччя зі світогляд. уявлен-
нями про життя і  смерть,  материнство і  батьківство,
любов і піклування, харчування; потенційно загрожують
маніпулюванням генет. кодом людини. Реалізація про-
грами геному, його розшифрування містить небезпеку
генет.  скринінгу  (відсіювання)  людей.  Можливі
маніпулювання  людською  особистістю  через  генет.
детермінацію  егоїзму,  алкоголізму  (див.  Наркологічні
розлади), сексуал. поведінки, схильності до агресії, наси-
лля, кримінал. поведінки та ін. Учені наголошують на не-
припустимості генет. стигматизації (таврування, чіплян-
ня ярликів) і дискримінації (В. Чешко). Генет. інженерія
повʼязана  зі  створенням  ГМО  з  покращеними
властивостями і характеристиками, здатними частково
вирішити  глобал.  проблему  голоду.  Корисність  чи



Сторінка 4 з 8

шкідливість вживання ГМО не доведена однозначно і
викликає  гостру  полеміку.  Клонування  стало
принципово  можливим  у  1-й  пол.  1960-х  рр.  Воно
спроможне  розширити  можливості  лікувал.-діагност.
сфери,  зокрема  діагностувати  генет.  захворювання,
налагодити  масове  виробництво  інсуліну,  гормона
росту,  факторів  згортання  крові.  Провадять  дослідж.
щодо клонування органів і тканин людини для потреб
трансплантації.  Актуальним  є  питання  морал.-етич.
аспекту можливості клонування людини. Нині тривають
такі  дослідж.,  принципова  можливість  екс-
периментально доведена 1998 у Пд. Кореї. Е. Ґіденс, Ж.
Судо, Е. Тоффлер, Ю. Кундієв констатують, що клонуван-
ня принижує і дегуманізує дітонародження, призводить
до нівелювання інституту сімʼї, порушує сімейні звʼязки
(кровна  спорідненість,  материнство/батьківство),
породжує  хаос  у  родин.  стосунках.  Морал.  проблеми
сучасності  вимагають  нагал.  вирішення.  Мислителі
намагаються  врахувати  нинішні  реалії  і  сформувати
новий морал. світогляд людини ціліс. світу, що перед-
бачає  єдність  біосфери,  ноосфери,  суспільства.  М.
Кисельов  трактує  людину  одним  із  репрезентантів
живого  і  біол.  виду,  який  входить  до  складу  єдиної
глобал. екол. системи; людина не власник природи, а
один  з  членів  природ.  співтовариства,  не  має  ніяких
привілеїв,  навпаки,  сапієнтність  покладає  на  неї  від-
повідальність за природне довкілля. Актуал. концепція
амер.  богослова  І.  Барбура  щодо  переорієнтації
технології  на  використання  кращих  наук.  досягнень.
Учений  впроваджує  поняття  «творча  технологія»  —
економічно продуктивна, екологічно здорова, соціально
справедлива,  сприяє  реалізації  особистості.  Амер.
соціолог  Д.  Елджін  акцентував  на  ідеї  переоцінки
способу життя (схем повсякден. життя, роботи, дозвіл-
ля)  і  запропонував  «простий  спос іб  життя»
(поміркований і економний). Іспан. учений Ф. Майор об-
ґрунтував  вагомість  «виживання  людства»  через
збереження культур.  і  природ.  спадщини,  оволодіння
знаннями,  розвиток  міжкультур.  діалогу.  Необхідно
здійснювати гуманізацію науки і  техніки,  морал.-етич.
патронування  їх  розвитку.  Важливий  принцип
обережності,  безпеч.  технологій,  етич.  контролю
досліджень. Етичне регулювання здійснюють на основі
низки  документів  (Нюрнбер.  кодекс  1947,  Женев.
декларація  1948,  Гельсин.  декларація  Всесвіт.  мед.
асоц. 1964, маніфест Рассела–Айнштайна 1955, етичні
принципи  контролю  за  дослідн.  ризиком  із  боку
громадськості  Шредер–Фречетте,  Декларація  про
людський  геном  і  права  людини  1997,  Всезаг.
декларація  біоетики і  прав людини 2005 та ін.).  Нім.
філософ і соціолог Ю. Габермас, амер. природознавець
О. Леопольд, австрал. екофілософ П. Сінґер, нім.-амер.
соц. психолог Е. Фромм, нім. філософ А. Швейцер, укр.
еколог  В.  Борейко,  укр.  філософи  М.  Кисельов,  С.
Кримський,  В.  Крисаченко,  В.  Малахов  осмислили
соціокультурні  реалії,  визначили  межі  втручання

людини  у  власну  природу  і  довкілля,  заклали  нові
морал.-світоглядні  підвалини,  відповідні  сучас.
цивілізації. Морал.-етичні норми, принципи і цінності, від-
повідні  сучас.  цивілізац.  етапу,  мають  змістити
пріоритети з царини однобіч. раціоналізму, сцієнтизму,
антропоцентризму  в  напрямі  універсал.  гуманізму,
гармоній. співжиття людини і природи. У сусп. розвитку
пропагують  доціл.  технологію,  політику,  спрямов.  на
гуманіст. й екол. потреби, бережливе суспільство з поєд-
нанням  ідеалів  свободи  і  розум.  обмежень,  простий
спосіб  життя  з  перевагою  творчості ,  духов.
самореалізації, систему морал.-екол. цінностей, засн. на
ідеї співробітництва та солідарності.

О. І. Ліщинська-Милян

Мораль у політиці

Мораль у політиці — морал. аспект відносин політ.
субʼєктів  із  приводу  володарювання.  Питання  співвід-
ношення моралі  й політики — проблема Нового часу.
Античність  і  Середньовіччя  не  знали  цієї  проблеми,
оскільки  апріорі  визнавали  верховенство  моралі  над
політикою. На думку антич. мислителів, держава повин-
на  служити  чесноті,  благому  життю,  справедливості.
Християн. теолог і церк. діяч Авґустин Аврелій вважав,
що  «Град  земний»  має  підпорядковуватися  «Граду
Божому», тому що саме релігія та її матеріал. носій —
Церква  —  виступає  представником  Бога  на  землі,  є
охоронцем і  втілювачем у життя морал.  цінностей.  Із
цією думкою погоджувалися всі філософи Середньовіч-
чя. Італ. політ. діяч і мислитель Н. Макіавеллі першим
відокремив політику від моралі.  Відтоді у політ. науці
домінує положення, згідно з яким чиста політика не по-
вʼязана  з  відносинами  моральності,  а  напрям,  що
отримав  назву  «макіавеллізм»,  навіть  стверджує,  що
політ.  діяч  у  своєму  прагненні  реалізувати  інтереси
повинен  зневажати  норми  моралі  й  керуватися
принципом  «мета  виправдовує  засоби».  У  марксизмі
класовий інтерес узагалі мав пріоритет перед мораллю.
Однак трактування поглядів Н.  Макіавеллі  на співвід-
ношення політики й моралі в дусі ігнорування, зневаги
політ.  діячем  норм  моралі  взагалі  не  є  коректним,
оскільки у своїх працях він обстоює думку, що володар
— це диктатор в імʼя сусп. блага й уже через це його
мета  моральна.  Звільнення  політики  від  моралі  у  Н.
Макіавеллі  виступає  як  відокремлення  політики  від
релігії  й  Церкви,  визнання  політики  самост.  сферою
громад.  життя.  Коли нині  деякі  політики свої  вчинки
намагаються виправдати посиланням на макіавеллізм,
то це варто розцінювати як спробу ввести в оману необі-
знаних у політиці виборців. Політика не може бути поза
мораллю,  оск ільки  ї ї  найвища  мета  —  воля,
справедливість,  сусп.  благо,  нац.  інтереси,  права
людини — знаходяться за межами політики. Її не можна
зрозуміти, залишаючись у межах самої політики. Тоді,
дійсно,  всі  політ.  дії  можна  виправдати  політ.
доцільністю.  Тільки  піднявшись  над  політ.  сферою,



Сторінка 5 з 8

виходячи із системи морал. цінностей, можна говорити
про прогресивність або реакційність політ. систем, про
справедливий і несправедливий політ. режими. А питан-
ня про те, що можуть собі дозволити політ. діячі тієї або
ін. країни, які їхні дії сумісні з політ. статусом, а які ні —
це проблема політ. культури політ. еліти й електорату
цієї країни.

А. О. Лузан

Мораль у підприємництві

Мораль  підприємця  професійна  —  система
узвичаєних  у  суспільстві  норм  і  принципів  поведінки
субʼєктів  підприємниц.  діяльності  в  ставленні  до
працівників,  партнерів,  споживачів  та  суспільства
загалом. М.  п.  п.  є  одним із  напрямів профес.  етики,
зокрема етики бізнесу. Нині розглядають 4 осн. підходи
щодо  розвʼязання  морал.  проблем  підприємців.  Вони
спираються на  4  етичні  напрями:  реліг.  етику,  етику
утилітаризму,  деонтологічну  етику  й  етику
справедливості.  Підхід,  що  засн.  на  реліг.  етиці,
зорієнтований  на  абсолютні  морал.  цінності,  в  основі
яких  лежать  християн.  традиції:  «Не  бреши»,  «Не
вкради» й ін. Проте в умовах глобалізації використання
реліг.  етики  в  бізнесі  не  завжди  виправдане.  Теорія
утилітаризму  —  панівна  в  етиці  бізнесу,  оскільки  її
положення містять вимоги щодо необхідності визначати
результат  дії  стосовно  всіх  осіб,  які  беруть  участь  у
певній діяльності, а також щодо обрання таких дій, що
забезпечують  макс.  корис.  ефект  для  кожного,
незалежно від того, отримує він прибуток чи ні. Практ.
застосування  цього  етич.  напряму  повʼязане  із
необхідністю  кількіс.  визначення  сусп.  корисності.
Однак він мало ефектив. у ситуаціях, що передбачають
аналіз  із  позицій  права.  У  таких  випадках  найбільш
доречним  є  застосування  деонтол.  етики.  Оскільки
найважливішими серед різних прав є морал. права (або
права людини), для оцінки етичності вчинку з погляду
сучас.  деонтол.  підходу застосовують такий критерій:
морально виправданою є дія особи щодо інших, якщо ця
особа готова сприймати таку ж дію відносно себе за
однакових причин, що зумовили цю дію. Деонтол. під-
хід, на відміну від утилітаризму, зосереджено на внутр.
мотивах діяльності підприємця, а не на наслідках дій. В
етиці справедливості морал. обовʼязком є дотримання
закону,  відсутність  дискримінації  та  привілеїв.
Порівняно з етикою утилітаризму й деонтол. етикою, за-
стосування етики справедливості істотно обмежене, бо
вона розглядає здебільшого проблеми, повʼязані з від-
носинами  підприємців  і  суспільства  загалом;  нею
складно  послуговуватися,  оскільки  існує  декілька
у я в л е н ь  щ о д о  с п р а в е д л и в о с т і  ( р о з -
подільна–дистрибутивна,  компенсаторна,  процедурно-
правова тощо). Спільним для всіх цих підходів в етиці
бізнесу є віддзеркалення сусп. моралі, що повʼязана з
тим чи ін. етапом розвитку суспільства. Інтеріоризація
(переміщення  зовніш.,  реал.  дій  у  внутр.  план  сві-

домості) підприємцями М. п. п. формує в кожного з них
власну  систему  етич.  принципів  і  настановлень,  або
особистіс. моральність підприємця, що й виступає його
внутр.  морал.  регулятором  щодо  реалізації  етич.
поведінки  й  взаємовідносин  у  профес.  діяльності  та
найбільш очевидна в нестандарт. ситуаціях, щодо яких
правові  та  інтеріориз.  морал.  норми  пропонують
незадовіл. або несумісні рішення. Оцінювання етичності
поведінки підприємця передбачає аналіз рівня розвитку
його морал. свідомості (етич. настановлень), стосунків із
працівниками,  партнерами,  уряд.  й  громад.  ін-
ституціями, відкритості до співпраці з представниками
ін. культур та екон. систем. Серед зовн. чинників, що
можуть позитивно чи негативно впливати на реалізацію
підприємцем профес. моралі, — офіц. та реально діюча
ідеології, екон. стан країни, взаємини між працівниками
підприємства,  установи  тощо.  Важливим  показником
високого  морал.  рівня  вирішення  ділових  проблем  є
репутація компанії. Низький рівень розвитку морал. сві-
домості підприємця, брак волі до здійснення правил. з
етич.  точки  зору  вчинків  — осн.  внутр.  чинники,  що
зумовлюють сучас. стан профес. моралі в багатьох під-
приємців. Позитивно на формування М. п. п. впливають
заохочення морал. поведінки в компанії, на підприємстві
тощо, етич. стимулювання, приклади етич. поведінки зі
сторони авторитет. осіб, недопущення аморальності та
ін.  Проте  лише  підприємець,  проаналізувавши  власні
етичні настановлення й морал. цінності, може змінити
сенс своїх дій та здолати розбіжність між тим, як треба
чинити, і тим, як він робить на практиці.

О. В. Винославська

Моральне здоровʼя

Моральне  здоровʼя  —  складова  особистісного
здоровʼя,  що  виявляється  в  дотриманні  людиною
моральних  норм,  цінностей  та  ідеалів  у  поведінці  та
стосунках з іншими людьми. М. з. людини перебуває в
синергет. взаємодії  з  її  духов.,  соц.,  психол.,  псих. та
сомат. здоровʼям. Основою М. з. особи є автент. духовні
цінності, розвинуте морал. «Я», морал. самосвідомість,
морал.  ідеал.  Існують  соц.-психол.,  заг.-психол.,
духовно-психол.  та  ін.  підходи  до  вивчення  М.  з.
особистості. За соц.-психол. підходу увагу акцентують
на зʼясуванні ролі соц. чинників моральності людини —
етнокультур.,  соціоекон.,  статус.,  вікових,  статевих
тощо. За заг.-психол. підходу морал. сферу розглядають
у контексті спонукал. сфери особистості (мотиви, цін-
ності,  ідеали,  наміри  тощо),  самосвідомості  (морал.
самосвідомість,  самооцінка, домагання у сфері морал.
поведінки тощо), волі (морал. саморегуляція, поведінка
та  ін.).  У  психол.  плані  морально  здорова  людина
характеризується високою емпатійністю, відчуттям єд-
ності з людством, здатністю до конструктив. позитив.
стосунків, діалогу зі світом, засудження негід. вчинків,
емпатій. ставлення до субʼєкта недобрих дій; адекват.
сприйманням  себе  та  інших  як  субʼєктів  морал.



Сторінка 6 з 8

поведінки,  відсутністю  атрибутив.  ілюзій  у  сфері  М.,
викривлень морал. самосвідомості, спричинених витісне-
нням, раціоналізацією, проекцією та ін. видами психол.
захисту;  здатністю  до  прийняття  самост.  рішень  у
ситуації морал. колізій з орієнтацією на власне сумління,
спроможністю діяти в умовах невизначеності та ризику,
відданістю  цінностям  віри,  любові,  свободи,  відповід-
альності,  добра,  істини,  краси;  вимогливістю до себе,
толерант. ставленням до інших, здатністю зрозуміти їх.
М. з. передбачає протидію влас. егоїзмові, розрахунку
на особисту  вигоду;  зречення від  низьких інстинктів,
готовність терпіти страждання, повʼязані з обмеженням
влас. егоїзму, навіть пожертвувати собою в імʼя вищого
духов.  блага,  своїм  індивід.  життям  задля  всезаг.
начала, що становить сутність та основу ідеал. існуван-
ня особистості. За духовно-психол. підходу в основі М. з.
особистості є її духовність, заповідь любові до Бога як
верховного, вічного ідеалу, що невіддільна від заповіді
любові до ближнього, як до самого себе, втілення духов.
ідеалів  у  житті,  морал.  піднесення  духу.  Морально
здорова людська особистість сповна усвідомлює свою
духовну  суть,  розуміє  справж.  верхов.  закон  влас.
життя.  В  ідеалі  у  своєму житті  вона орієнтується  на
абсолютні  духовні  цінності,  реалізує  здатність вірити,
любити, творити добро й протидіяти злу,  виборювати
свободу  та  нести  відповідальність  щодо  ін.  людини
(груп  та  суспільства).  Конкретно  М.  з.  особистості
проявляється в пошануванні ін. людей, їхньої гідності,
визнанні  цінності  та  самоцінності  кожної  людини
(родича,  приятеля,  опонента,  ворога);  безумов.
сприйнятті їх як неповтор. індивідуальностей, визнаючи
їхню  свободу,  у  можливості  розуміння  чиїхось  про-
ступків; творенні любові, добра та свободи для інших,
оберіганні від впливу злих людей, безумов. підтримці;
не приниженні людської гідності іншого, прощанні його
помилок, прийманні вибачень; відсутності озлобленості,
образливості; прояві відповідальності за долю інших; за-
ступництві  за  когось,  коли  його  ображають,
обезчещують, принижують, виявляють нетактовність та
агресивність;  силі  духу,  аби  вибачитися  перед  ін.
людиною за нетактовне чи негідне зі свого боку слово,
поганий вчинок, негативну оцінку, за уникнення надан-
ня  допомоги,  підтримки;  конформіст.  покірність  в
ситуації проявів зла, неправди; не ображанні ін. людей,
не  обезчещуванні,  не  проявлянні  цинізму  та
аморальності в стосунках, не принижуванні, не знущан-
ні з них, відсутності ненависті, ворожої налаштованості
та  агресивності.  Морал.  нездоровʼя  особистості
проявляється  в  егоїзмі,  нехтуванні  духов.  цінностями
тощо.  Для  егоцентрич.,  морально  нездорових  осіб
характерна  схильність  до  атрибутив.  ілюзій,  що
виявляється  в  несвідомому  применшенні  своєї  вини,
збільшенні  чужої,  у  приписуванні  собі  більш  шляхет.
мотивів,  ніж ін.  людям,  у  схильності  розглядати  свої
успіхи як результат наполегливих зусиль розуму, волі,
працездатності, а невдачі, неприємності пояснювати об-

ставинами,  ворожими  інтригами.  Часто  людина  не
чинить  зла,  але  й  не  творить  добра,  вона  розуміє
взаємини як «товарні» стосунки — «ти мені, а я тобі»;
толерує нездорові соц. норми, творення зла ін. людьми;
не завдаючи шкоди іншим, байдуже ставиться до їхньої
долі;  переживає  лише  за  власні  інтереси  й  високо
оцінює  потребу  у  влас.  індивідуальності,  водночас
критично ставиться до проявів індивідуальності інших;
реалізує потребу в самоствердженні, заперечуючи або й
перешкоджаючи цьому в інших; не бере на себе від-
повідальності  за  долю  ін.  людей,  групи,  колективу,
нації, суспільства; хитро, а часом підступно маніпулює
ін.  людьми  у  влас.  інтересах,  не  вбачаючи  в  цьому
аморальності; перекладає свої обовʼязки на ін. людей;
часто дотримуючись морал. норм у стосунках з рідними,
ігнорує їх у спілкуванні з чужими. Проявом морал. не-
здоровʼя  особистості  є  конфлікт  між  усвідомленим  і
неусвідомленим, коли в людини зʼявляються новi морал.
орiєнтири  й  вона  вiдмовляється  вiд  старих  поглядiв,
однак  ще  тривалий  час  вони  проявляються  в  її
поведінці;  морал.  переконання  людини  транс-
формуються в негатив. напрямi, однак позитивні звички
продовжують діяти; особистість дотримується високих
морал.  орiєнтирів,  але  в  неї  стихiйно  виробляються
негативнi  морал.  звички.  Умовні  морал.  цінності  —
складова  суперечливої  морал.  сфери  особистості,  що
детермінована її  внутр. проблематикою, зокрема вони
відповідають ідеалізов. «Я-моральному», викликають в
особистості  позитивні  емоції,  коли підтверджуються в
житті,  повʼязані  із  захис.  системою  особистості,  що
зорієнтована на підтримання ідеалізов. «Я-морального».
Умовність неадекват.  морал.  цінностей полягає в під-
триманні  людиною ілюзор.  (неадекват.)  уявлення про
себе  як  субʼєкта  морал.  поведінки,  призводить  до
формування  ригід.  характеристик  особистості,
зумовлює її  закритість до адекват. морал. досвіду, до
блокування функціонування морал. рефлексії, спотворе-
ння морал.  самооцінки,  морал.  ідеалів.  На конкретно-
поведінк.  рівні  морал.  спотворення  приховуються
тенденціями  раціоналізації  влас.  вчинків  (ефект
«добрих  намірів»).  У  поведінці  домінують  ірраціонал.
моменти, немотивов. вчинки. Психол. захисти, в основі
яких  є  умовні  цінності,  виступають  своєрід.  внутр.
виправданням будь-якої поведінки, часто аморальної за
своєю  обʼєктив.  суттю.  Ідеалізація  «Я-морального»
виявляється  через  дискримінацію  ін.  людини,  неусві-
домлене почуття меншовартості, зумовлює протилежну
тенденцію  —  переоцінку  влас.  переваг.  Для  захисту
ідеалізов.  «Я-морального»  особистість  використовує
символічні морал. вчинки та дії. Щоб мати «чисте» сумлі-
ння, виглядати моральною в очах ін. людей, вона пере-
важно діє аморально, тільки епізодично демонструє не-
значні  морал.  дії  (вибачення,  подяка,  несуттєва
допомога  ін.  людям  тощо).  Часто  особистість  маскує
субʼєктивне  почуття  влас.  неспроможності  в  морал.
сфері шляхом спрощеного розуміння морал. ідеалу та



Сторінка 7 з 8

норм.  Власні  аморал.  вчинки  пояснює  несприятл.  об-
ставинами, протидією ін. людей; нездатність відчувати
та задовольняти чиїсь  інтереси маскується проекцією
таких тенденцій на ін. людей (це вони аморал., безвід-
повідал., ліниві). Умов. морал. цінністю може стати будь-
яке  загальноприйняте  твердження,  метафор.
висловлювання (морал. «аксіома»); недовіра до щирості,
доброго ставлення з боку ін. людей, загалом позитивне,
набуває  характеру  умов.  цінності.  Незалежно  від
ситуац.  нюансів  особистість  повсюдно,  багатократно,
навʼязливо  виявляє  свою вдячність  ін.  людям.  Умовні
морал.  цінності  структурують  соц.  життя  й  морал.
поведінку людини, що проявляється в руйнуванні між-
особистіс. стосунків, нездатності бачити радості життя
тощо. Підтримання ідеалізов. «Я-морального» потребує
раціоналізації  (захистів),  перцептив.  спотворень,  від-
ступів  від  реальності.  Виділяють  невротичну
моральність  та  психопат.  аморальність  особистості.

М. В. Савчин

Моральна свідомість

Моральна  свідомість  —  духовна  складова  моралі;
людська свідомість в її спрямованості на осмислення і
розвʼязання  морал.  проблем.  У  взаємодії  з  морал.
діяльністю  і  морал.  стосунками  утворює  мораль  як
системну  цілісність.  Водночас  у  межах  моралі  М.  с.
становить  підсистему  з  влас.  внутр.  структурою,  що
забезпечує  поєднання  двох  притаман.  їй  функціонал.
властивостей — імперативності  (здатності  чинити від-
повідно до приписів) і оцінювальності (зіставлення явищ
із  певними  морал.  цінностями).  У  змісті  М.  с.  роз-
різняють,  з  одного  боку,  норми  і  принципи,  з  ін.  —
морал.  мотиви,  ціннісні  орієнтації,  етичні  цінності.
Морал. приписи і морал. оцінки різного рівня не тільки
не  заперечують,  а  доповнюють  одне  одного.
Найповніше поєднання усіх цих сторін здійснюється в
категоріях М. с., що постають осн. елементами її смисл.
вибудови. До них належать: відповідальність,  добро і
зло,  обовʼязок,  справедливість  і  несправедливість,
щастя. Розрізняють чуттєвий і рац. рівні функціонування
М. с. У першому випадку йдеться про морал. почуття, у
другому  —  про  морал.  судження,  етичні  концепції  і
теорії. Смисл. стрижнем М. с. є ідея добра, що тяжіє до
конкретизації  в  морал.  ідеалі  —  образі  морал.
досконалості.  Субʼєктом М.  с.  може бути  як  окремий
індивід, так і група, спільнота, суспільство загалом.

В. Г. Нестеренко

Моральна самосвідомість

Моральна  самосвідомість  —  морал.  усвідомлення
людиною  себе  як  особистості  та  свого  місця  в  су-
спільстві. Людина — єдина істота, яка чітко усвідомлює
власне  існування:  маючи  таку  здатність,  як  самосві-
домість, віднаходить своє «я», що стає центром її жит-
тєвого світу; зрештою, досягає розуміння, що це «я» є
іншим,  ніж  уся  навколишня  природа.  Осібність  пере-

живання своєї «іншості» вимагає соціокультур. обʼєднан-
ня з  ін.  людьми,  веде до спілкування,  або ширше —
комунікації. Самосвідомі людські індивіди не можуть ні
практично, ані духовно жити поза спілкою з ін. людьми.
Універсал. засобом розвитку самосвідомості і спілкуван-
ня  виступає  мораль,  що  майже  завжди  повʼязана  з
елементами самообмеження заради інтересів ін. людей.
Починаючи від доби Античності, мораль усвідомлювали
як спосіб  панування людини над собою,  як  показник
того, наскільки людина є відповідальною за себе, власні
вчинки.  Вихід  людини  на  рівень  відповідальності
завжди повʼязаний із розвитком М. с., що має емоц.-чут-
тєвий  і  рац.  рівні.  Емоц.-чуттєве  начало  завжди
субʼєктивне,  пристрасне,  вибіркове,  адже повʼязане з
природністю  індивіда,  його  вітал.  силою,  здатністю
утверджувати  себе  як  одиничну  істоту.  Рац.  рівень
втілює  здатність  людини  до  правил.,  обʼєктив.,
виважених суджень про світ; містить переконання, що
виражаються  в  поняттях  «гідність»,  «обовʼязок»,
«совість», «честь». М. с. — специф. форма морал. сві-
домості, що не просто обернена на людину як її носія, а
виступає  саморегулятив.  чинником,  самооцінювал.
інструментом  людського  існування.

О. І. Левицька

Рекомендована література

Дробницкий О. Г. Понятие морали: Истор.-крит. очерк.1.
Москва, 1984;
Надольний І. Ф. Моральне виховання студентів. К.,2.
1985;
Мулярчук Є. Буття людини – буття моральне // Генеза.3.
Філос. студії. Спецвип. 1995;
Фуллер Л. Л. Мораль права / Пер. з англ. К., 1999;4.
Малахов В. А. Етика: Курс лекцій: Навч. посіб. К., 2000;5.
Шайгородський Ю. Ж. Суспільна мораль як система6.
цінностей // Правові засади захисту особистіс.
цінностей та сусп. моралі. К., 2007.
Фромм Э. Человек для себя / Пер. с англ. Минск, 1992;7.
Ціннісні орієнтації: аналіз соціально-філософських8.
концепцій Заходу 80–90-х років. К., 1995.
V. R. Potter. Bioethics: Bridge to the Future. New York,9.
1971;
P. Singer. Animal Liberation: A New Ethics for Our10.
Treatment of Animals. New York, 1975;
Барбур И. Этика в век технологии / Пер. с англ.11.
Москва, 2001;
Йонас Г. Принцип відповідальності. У пошуках етики12.
для технологічної цивілізації / Пер. з нім. К., 2001;
Хабермас Ю. Будущее человеческой природы. На пути13.
к либеральной евгенике / Пер. с нем. Москва, 2002;
Кундієв Ю. Антологія біоетики. Л., 2003;14.
Борейко В., Подобайло А. Екологічна етика: Навч.15.
посіб. К., 2004;



Сторінка 8 з 8

Фукуяма Ф. Наше постчеловеческое будущее.16.
Последствия биотехнологической революции / Пер. с
англ. Москва, 2004;
Малахов В. Право бути собою. К., 2008;17.
Кисельов М., Гардашук Т. та ін. Етика науки: виклики18.
сучасності. Ніжин, 2014.
Макиавелли Н. Государь / Пер. с итал. 1990;19.
Бурдье П. За политику морали в политике // Бурдье П.20.
Социология политики / Пер. с франц. 1993 (обидві –
Москва).
L. Kohlberg. The Philosophy of Moral Development //21.
Essays of Moral Development. New York, 1981;
Винославська О. В. Технологія формування22.
професійної етики менеджерів // Технології роботи
організац. психологів. К., 2005;
O. V. Vynoslavska, J. A. McKinney, C. W. Moore et al.23.
Transition Ethics: a Comparison of Ukrainian and United
States Business Professionals // J. of Business Ethics.
2005. № 61;
Кононець М. О. Психологія професійної моральності24.
підприємця: теорія і сучасна практика. К., 2013;
Балл Г. О. Раціогуманістичний підхід до визначення25.

засад ціннісно-налаштованої соціальної поведінки //
Психологія і суспільство. 2015. № 2, ч. 2;
Завгородня О. В. Раціогуманістичний підхід в26.
опрацюванні етико-психологічних проблем:
перспективи розвитку // Вісн. Нац. тех. університету
України «Київ. політех. інститут»: Філософія.
Психологія. Педагогіка. 2016. № 3.
Гиллиган К. Иным голосом / Пер. с англ. // Этичес.27.
мысль. Москва, 1991;
Братусь Б. С. К проблеме нравственного сознания в28.
культуре уходящего века // Вопр. психологии. 1993. №
1;
Грот М. Я. Вибрані психологічні твори. Ніжин, 2006;29.
Яценко Т. С. Основи глибинної психокорекції:30.
феноменологія, теорія і практика: Навч. посіб. К.,
2006;
Савчин М. В. Духовний потенціал людини. 2-е вид. Ів.-31.
Ф., 2010;
Його ж. Здатності особистості. К., 2016.32.

Т. Г. Аболіна, І. Ф. Надольний, О. І. Ліщинська-Милян, А.
О. Лузан, О. В. Винославська, М. В. Савчин, В. Г.
Нестеренко, О. І. Левицька

Бібліографічний опис:
Мораль / Т. Г. Аболіна, І. Ф. Надольний, О. І. Ліщинська-Милян, А. О. Лузан, О. В. Винославська, М. В. Савчин, В. Г.
Нестеренко, О. І. Левицька // Енциклопедія Сучасної України [Електронний ресурс] / Редкол.: І. М. Дзюба, А. І. Жуковський,
М. Г. Железняк [та ін.] ; НАН України, НТШ. — К. : Інститут енциклопедичних досліджень НАН України, 2019. — Режим
доступу: https://esu.com.ua/article-69220

2001-2026 © Ця енциклопедична стаття захищена авторським правом згідно з чинним законодавством України
(докладніше).

https://esu.com.ua/author/%D0%A2.+%D0%93.+%D0%90%D0%B1%D0%BE%D0%BB%D1%96%D0%BD%D0%B0
https://esu.com.ua/author/%D0%86.+%D0%A4.+%D0%9D%D0%B0%D0%B4%D0%BE%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B8%D0%B9
https://esu.com.ua/author/%D0%9E.+%D0%86.+%D0%9B%D1%96%D1%89%D0%B8%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B0-%D0%9C%D0%B8%D0%BB%D1%8F%D0%BD
https://esu.com.ua/author/%D0%90.+%D0%9E.+%D0%9B%D1%83%D0%B7%D0%B0%D0%BD
https://esu.com.ua/author/%D0%90.+%D0%9E.+%D0%9B%D1%83%D0%B7%D0%B0%D0%BD
https://esu.com.ua/author/%D0%9E.+%D0%92.+%D0%92%D0%B8%D0%BD%D0%BE%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B0
https://esu.com.ua/author/%D0%9C.+%D0%92.+%D0%A1%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B8%D0%BD
https://esu.com.ua/author/%D0%92.+%D0%93.+%D0%9D%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B5%D1%80%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE
https://esu.com.ua/author/%D0%92.+%D0%93.+%D0%9D%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B5%D1%80%D0%B5%D0%BD%D0%BA%D0%BE
https://esu.com.ua/author/%D0%9E.+%D0%86.+%D0%9B%D0%B5%D0%B2%D0%B8%D1%86%D1%8C%D0%BA%D0%B0
https://esu.com.ua/article-69220
https://esu.com.ua/terms-of-use

