
©	 Серкова Юлія, Папушина Валентина, 2025
	 Статтю поширювано на умовах ліцензії CC BY 4.0

УДК 82.09(4/9)

СЕРКОВА Юлія – старший викладач кафедри слов’янської філології, Хмельницький національний 
університет, вул. Інститутська, 11, Хмельницький, 29000, Україна (yulsier@yahoo.pl)

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8346-2096
ПАПУШИНА Валентина – доктор педагогічних наук, доцент кафедри української філології, 

Хмельницький національний університет, вул.  Інститутська, 11, Хмельницький, 29000, Україна 
(papushyna2@ukr.net)

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4833-9049
DOI: https://doi.org/10.24919/2522-4565.2025.63.9
Бібліографічний опис статті: Серкова, Ю., Папушина, В. (2025). Феномен бога у творчій 

свідомості Т. Шевченка та А. Міцкевича. Проблеми гуманітарних наук: збірник наукових праць 
Дрогобицького державного педагогічного університету імені Івана Франка. Серія «Філологія», 63, 
81–88, doi: https://doi.org/10.24919/2522-4565.2025.63.9

ФЕНОМЕН БОГА У ТВОРЧІЙ СВІДОМОСТІ Т. ШЕВЧЕНКА ТА А. МІЦКЕВИЧА

Анотація. Література кожної країни має своїх митців-патріотів, чия життєва пози-
ція, світогляд, громадська діяльність, художня творчість мають величезний вплив на фор-
мування національної свідомості. Саме такою була громадянська позиція поетів-патріо-
тів, котрі проголошували ідеї романтизму, Адама Міцкевича в Польщі і Тараса Шевченка в 
Україні. Цим письменникам вдалося підвести глибокий ідеологічний фундамент під традиції 
романтизму та відіграти визначальну роль в історичному розвитку Польщі та України. Оби-
два письменники з дитинства мали тісний зв’язок із своїм народом, а віру в Бога вважали його 
важливою ментальною рисою, оберегом ідентичності та незамінним елементом духовності. 
Їхня творчість значною мірою базується на цінностях християнської релігії.

У статті досліджено, що витоки релігійних поглядів А. Міцкевича й Т. Шевченка чер-
пались із глибин народних прагнень і були співзвучними уявленням романтиків про Бога як 
сподівання вищої справедливості. Романтизм став виразником світогляду українського й 
польського письменників у прагненні утвердити в суспільстві насамперед національну ідею. 
Матір Божу, Бога вони вважали заступниками і охоронцями свого народу, вищою Правдою, 
що переможе зло.

На прикладах поетичних творів А. Міцкевича і Т. Шевченка розглянуто спільні тенденції 
месіанства та пророчої місії поетів. Кожен із митців уважає свій народ обраним, підносячи 
його на найвищі п’єдестали слави та почестей. Месіанство А. Міцкевича – це оригінальна 
концепція порятунку народів Європи. Обидва письменники дорікають Богові за байдужість 
та примирення з соціальним злом. 

На основі аналізу вибраних творів А. Міцкевича і Т. Шевченка зроблено висновки про те, 
що творче використання біблійних мотивів стало одним із джерел і містком, що пов’язував 
творчість обох поетів. Інтерпретація Святого Письма спонукала митців до використання 
універсальної біблійної символічної мови, що поєднувала їхню творчість із народною христи-
янською культурою. Ліричні герої обох поетів вступають у діалог із Богом і просять у Божої 
Матері захисту для своїх народів проти зовнішніх ворогів та несправедливого суспільного 
ладу. Поетичну творчість автори підносять до божественної місії.

Ключові слова: феномен Бога, ідеї романтизму, національна свідомість, духовність, 
месіанство, поет і суспільство.



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6382

SERKOVA Iuliia – Senior Lecturer at the Department of Slavic Philology, Khmelnytskyi National 
University, Instytutska str., 11, Khmelnytskyi, Ukraine, 29000 (yulsier@yahoo.pl)

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8346-2096
PAPUSHYNA Valentyna – Doctor of Science (Pedagogy), Associate Professor, Professor at the 

Ukrainian Philology Department, Khmelnytskyi National University, Instytutska str., 11, Khmelnytskyi, 
Ukraine, 29000 (papushyna2@ukr.net)

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4833-9049
DOI: https://doi.org/10.24919/2522-4565.2025.63.9
To cite this article: Serkova, Iu., Papushyna, V. (2025). Fenomen boha u tvorchii svidomosti 

T. Shevchenka ta A. Mitskevycha [The phenomenon of God in the creative consciousness of Taras Shevchenko 
and Adam Mickiewicz]. Problemy humanitarnych nauk: zbirnyk naukovych prats Drohobytskoho derzhavnoho 
pedahohichnoho universytetu imeni Ivana Franka. Seriia “Filolohiia” – Problems of Humanities. “Philology” 
Series: a collection of scientific articles of the Drohobych Ivan Franko State Pedagogical University, 63, 
81–88, doi: https://doi.org/10.24919/2522-4565.2025.63.9 [in Ukrainian].

THE PHENOMENON OF GOD IN THE CREATIVE CONSCIOUSNESS  
OF TARAS SHEVCHENKO AND ADAM MICKIEWICZ

Summary. The literature of every country has its own patriotic artists, whose life position, 
worldview, social activity and artistic creativity have a huge impact on the formation of national 
consciousness. That was precisely the civic position of the patriotic poets who proclaimed the ideas of 
Romanticism, Adam Mickiewicz in Poland and Taras Shevchenko in Ukraine. These writers succeeded 
in laying a deep ideological foundation for the traditions of Romanticism and played a decisive role 
in the historical development of Poland and Ukraine. Both writers had a close connection with their 
people since childhood, and considered faith in God an important mental trait, a talisman of identity, 
and an indispensable element of spirituality. Their work is mainly based on the Christian religion 
values.

The article examines how the religious views of A. Mickiewicz and T. Shevchenko were rooted 
in the depths of popular aspirations and resonated with the Romantics’ ideas of God as the hope for 
higher justice. Romanticism became the expression of the worldview of Ukrainian and Polish writers 
in their desire to establish, above all, the national idea in society. The Mother of God and God are 
seen by poets as intercessors, a force, a higher Truth that will defeat evil. 

Using examples from the poetic works of A. Mickiewicz and T. Shevchenko, common trends 
in messianism and the vision of the prophetic mission of both poets are examined. Each of them 
considers his people to be the chosen ones, elevating them to the highest pedestals of glory and 
honors. A. Mickiewicz’s messianism is an original concept of the salvation of the peoples around 
Europe. Both writers reproach God for his indifference and reconciliation with social evil.

Both writers reproach God for indifference and reconciliation with social evil. Glorifying the 
poetic word, A. Mickiewicz and T. Shevchenko emphasize the special role of the poet. The poet loves 
his people, ready to suffer for him and is able to lead him. He assumes the right to determine the main 
mission of God – to release of personal and national.

On the basis of the analysis of the selected works of A. Mickiewicz and T. Shevchenko, it 
was concluded that the creative use of biblical motives became one of the channels that they were 
connected by their work. The interpretation of the Holy Scripture prompted the use of a universal 
biblical symbolic language that combined their poetry with folk Christian culture. The lyrical heroes 
of both poets start their dialogue with God and ask Mother of God for protection for their peoples 
against external enemies and an unjust social order. The authors extol their poetic creativity to a 
divine mission.

Key words: the phenomenon of God, ideas of romanticism, national consciousness, spirituality, 
messianism, poet and society.

Актуальність проблеми. Література 
кожної країни має своїх митців-патріотів, 
чия життєва позиція, світогляд, громадська 
діяльність, художня творчість мають вели-

чезний вплив на формування національної 
свідомості. Їхні твори – безпосередня реакція 
на реалії історико-культурного процесу своєї 
доби, вони містять глибокий аналіз дійсно-



ISSN 2522-4557 (Print), ISSN 2522-4565 (Online) 83

сті, окреслюють розвиток політичної та куль-
турної ситуації в країні, аналізують її минуле 
та прогнозують майбутнє. Саме такою була 
громадянська діяльність поетів-патріотів, 
котрі проголошували ідеї романтизму, Адама 
Міцкевича в Польщі і Тараса Шевченка 
в Україні. Інтерпретація високих божествен-
них істин підносить самих поетів до вершин 
вищої святої правди, якої завжди потребує 
народ. Цим письменникам вдалося підвести 
глибокий ідеологічний фундамент під тради-
ції романтизму та зіграти визначальну роль 
в історичному розвитку Польщі та України.

Аналіз останніх досліджень і публі-
кацій. На сьогодні в літературознавстві 
є чимало ґрунтовних робіт, предметом ана-
лізу яких були життєвий шлях, світоглядні 
позиції, твори А.  Міцкевича й Т.  Шевченка. 
Дослідників цікавили насамперед теми, котрі 
митці розкривали у своїх літературних тек-
стах, способи представлення ними дійсності, 
поетика їхніх творів. Не менш актуальними 
стали розвідки щодо віддзеркалення у твор-
чості поетів їхніх релігійних поглядів. Ці 
питання різнобічно висвітлені в працях чис-
ленних українських дослідників (Ю. Булахов-
ська, Г.  Вервес, Г.  Грабович, Т.  Дзядевич та 
ін.) та польських (С. Ступкевич, К. Гурський, 
М. Яструнь, І. Хжановський, С. Пігоня та ін.). 
Зокрема, учені підкреслюють, що А.  Міцке-
вич з дитинства мав тісний зв’язок із духов-
ністю свого народу. Великою мірою цьому 
сприяли народні легенди та повір’я, які він 
чув від няні Гансевської та старого слуги 
Блажея. А мальовнича природа околиць рід-
ної Новогрудки сприяла розвитку поетичної 
уяви майбутнього поета, формуючи в його 
свідомості глибоко релігійне народно-пое-
тичне сприйняття дійсності. Дослідники під-
креслюють, що польська культура значною 
мірою базується на цінностях християнської 
релігії. Не випадково Т.  Дзядевич (2004) 
зазначає: «Виявлення власної національної 
ідентичності через релігійну стосується пере-
довсім творчості Міцкевича, його постійна 
концентрація на аспекті католицизму (с. 35).

Пророком національного та духовного 
відродження України став Т. Шевченко. Найві-
доміші дослідники творчості поета (Ю. Бара-
баш, І. Білодід, М. Драгоманов, С. Єрмоленко, 
С.  Єфремов, Є.  Кирилюк, Д.  Наливайко, 

І. Огієнко, Л. Плющ, В. Русанівський, В. Смі-
лянська, І. Франко, Д. Чижевський та ін.) від-
значали серед жанровостильового розмаїття 
доробку Т. Шевченка релігійні пісні, молитви, 
подражанія, що пов’язують його твори з укра-
їнською ментальністю та з глибинними тради-
ціями європейської культури. Особливо гли-
боко питання християнських аспектів у творчій 
спадщині Т.  Шевченка висвітлено у працях 
І. Айзенштока, О. Білецького, Л. Білецького, 
Л. Плюща, В. Барки, В. Сулими, Р. Росовець-
кого, В. Щурата, та ін. Дослідники вказують, 
що поезії Т. Шевченка властиве виразне пра-
вославне світобачення, споріднене з народною 
вірою, кристалізованою впродовж століть, яка 
асоціює Бога з вищою правдою. Д. Наливайко 
зазначав: «Омріяна Україна майбутнього для 
Шевченка – свята Матір для всіх українців; 
фундамент духовної єдності, соціальної спра-
ведливості, історичної спільності, найвищої 
моральної цінності, гарант добра й свободи 
(2006, с. 31–35).

Мета дослідження – окреслити розу-
міння феномену Бога у творчій свідомості 
польського письменника А.  Міцкевича та 
українського Т. Шевченка.

Завдання – розглянути витоки релігій-
них поглядів А.  Міцкевича й Т.  Шевченка, 
що черпались із глибин народних прагнень 
і стали співзвучними уявленням романтиків 
про Бога як надію на вищу справедливість; 
на прикладах поетичних творів митців визна-
чити спільні тенденції месіанізму та бачення 
пророчої місії поета. 

Виклад основного матеріалу. Роман-
тизм став виразником світогляду україн-
ського й польського письменників А. Міцке-
вича й Т. Шевченка та ознаменований у їхній 
творчості пошуками шляхів утвердження 
національної ідеї. Кріпосництво, зневажлива 
імперська політика російського царату актуа-
лізували необхідність трансформації наявного 
соціально-політичного устрою. Інтерес до 
національної самосвідомості та самоіденти-
фікації романтиків став суголосним розвитку 
національно-визвольного руху в Польщі та 
Україні: «Друга чверть – середина XIX ст. 
позначені в Україні початком розробки філо-
софії української ідеї як теоретичної самосві-
домості українського національного відро-
дження, що визначає спрямування розвитку 



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6384

культури України розглядуваного періоду… 
Це була загальнослов’янська та всеєвропей-
ська тогочасна тенденція, спрямована на 
осягнення минулого з проекцією опанування 
сутності і смислу сьогоденного існування рід-
ного етносу та проекції його майбутнього» 
(Горський, Кислюк, 2004, с. 220). Письменни-
ки-романтики осмислювали минуле й проєк-
тували його на сьогодення. Їхні філософські 
роздуми розкривали величезну палітру духов-
ного життя свого народу, акцентуючи увагу 
на його моральних чеснотах. Толерантність, 
працелюбність, віра в Бога, оспівані у фоль-
клорі, сприяли не тільки утвердженню наці-
ональної спільноти, але й розкривали світові 
маловідомі сторінки буття, зокрема боротьбу 
українського народу за право жити на своїй 
землі, за право на рідну мову. У Польщі етапи 
розвитку романтизму збігалися з етапами 
визвольного руху й визначались повстан-
нями 1830–1831, 1846–1848, 1863–1864 років. 
Спільною тенденцію польської та української 
національних культур стало утвердження 
національної самобутності народу. Б.  Рассел 
(1995) писав: «Через націоналізм романтики 
втяглись у політику: кожен народ має свою 
окрему колективну душу, яка стане вільною 
лише в державних кордонах» (с. 565). 

Разом з тим романтизм у Польщі мав 
своєрідні тенденції. Якщо перед українським 
народом поставало завдання національного 
відродження, то польський романтизм мав на 
меті повернення минулої величі посполитого 
духу. В ієрархії національних цінностей поля-
ків патріотизм посідає одне з найвищих місць 
не випадково, адже були часи, коли територію 
Польщі розділили між собою Росія, Пруссія, 
Австрія. Навіть тоді вона не згасла духовно, бо 
був народ, який розмовляв польською, шану-
вав національну спадщину, звичаї, традиції, 
сповідував католицизм. Відтворюючи патрі-
отично-трагедійну героїку доби, А. Міцкевич 
у своїх творах часто звертається до теми віри, 
а Польщу розглядає як посланника Божого для 
встановлення щастя на землі. Про це йдеться, 
зокрема, у праці «Книги народу польського» 
(1832). 

Феномен Бога став важливим складни-
ком творчої свідомості також Т.  Шевченка. 
Витоки віри українського поета тісно пов’я-
зані з рідним краєм і мають глибокі корені, 

сформовані в дитинстві. «Час Шевченкового 
життя, – пише митрополит Іларіон (Огіє-
нко), – був такий, що велика побожність 
українського народу ще не розбилася, – вона 
виразно була видна в усьому житті. Люди 
були богомільні, побожні, добре знали 
про церкву та Господа. Люди жили міцно 
з Богом і в серці, і в устах. Бог був у всьому 
житті народу! Шевченко повно пішов за 
своїм народом і його світогляд широко релі-
гійний» (Огієнко, 2003, с. 39). Т. Шевченко 
вихований у віруючій селянській родині, 
вчився у дяка, читав Псалтир. Незважаючи 
на сирітство, важке життя, український 
поет усе життя залишався глибоко вірую-
чою людиною, що виявлялося в щоденному 
читанні Євангелія, молитвах та відвіду-
ванні церкви. Віра була для нього важливим 
джерелом сили, а постійний діалог з Богом 
став наскрізною темою його творчості. 
Святе Письмо інтегрувалося у світогляд та 
творчість Т.  Шевченка на рівні ідей, моти-
вів, образів. «Творчий світогляд Тараса 
Шевченка засвідчує еволюцію бачення та 
розуміння поетом біблійних тем і мотивів, 
насамперед ідеї Бога. Це був шлях від ран-
нього читання Святого Письма в дитинстві 
до глибокого вкорінення у свідомість, тран-
сформацій у контексті власного бачення 
й творчого осмислення. Феномен Бога, ідея 
віри у творчому світогляді митця на різних 
життєвих етапах переживали зміни і тран-
сформації. Від романтичного і традиційного 
народного сприйняття ідеї Бога Шевченко 
перейшов до розчарувань, зумовлених тра-
гедією національною й особистою» (Огіє-
нко (Митрополит Іларіон), 2003, с. 102). 

Звернення до Бога, Божої Матері, вико-
ристання біблійних мотивів стало одним 
із джерел і містком, що пов’язав творчість 
Т. Шевченка й А. Міцкевича. Творчу інтерпре-
тацію Святого Письма поєднувано з народною 
духовністю, із якої черпали творче натхнення 
обидва поети. Вона також спонукала до вико-
ристання універсальної біблійної символічної 
мови. 

Бог, Божа Мати у поезіях обох поетів 
виступають як ідеали добра, найвищої спра-
ведливості, правди, бачаться заступниками 
народу, силою, що переможе зло. Дослідник 
творчості Кобзаря М.  Гнатишак констатує, 



ISSN 2522-4557 (Print), ISSN 2522-4565 (Online) 85

що «слова «Бог», «Господь», «Божий», «Тво-
рець» вжито в його творах понад тисячу разів. 
Поет також часто звертається до Богородиці. 
Матір Божа згадується у 25 творах Т.  Шев-
ченка» (1936, с. 86). Найчастіше, як наголо-
шував О. Кониський, поет звертається до неї 
в молитвах. Наприклад, у поемі «Марія»: 

Все упованіє моє
На Тебе, мій пресвітлий раю,
На милосердіє твоє,
Все упованіє моє 
На Тебе, Мати, возлагаю.
Святая сило всіх святих, 
Пренепорочная, Благая! (Шевченко, 

2001, с. 248).
Український поет уславлює Марію за 

те, що після смерті та воскресіння Сина вона 
продовжила його справу:

І Ти, великая в женах! 
В їх униніє і страх 
Розвіяла, мов ту полову, 
Своїм святим огненним словом! 
Ти дух святий свій пронесла 
В їх душі вбогії! Хвала! 
І похвала Тобі, Маріє! (Шевченко, 

2001, с. 249).
Т.  Шевченко у своїх молитвах називає 

Марію Матір’ю, Святою силою, Пренепороч-
ною, Благою, великою і вірить у її заступниц-
тво. Молитви Т.  Шевченка завжди україно-
центричні, їх домінантною темою є передусім 
Україна та рідний народ:

Молю, ридаючи, пошли,
Подай душі убогій силу,
Щоб огненно заговорила,
Щоб слово пламенем взялось,
Щоб людям серце розтопило
І на Україні понеслось,
І на Україні святилось.
Те слово, Божеє кадило,
Кадило істини! Амінь! (Шевченко, 

2001, с. 281).
Основною темою поезій А.  Міцкевича 

стає віра в щасливе майбуття власного народу, 
його свободу, прийдешнє заступництво за 
нього Бога, ангелів. У баладі «Світязь» Бог 
допомагає людям здобути незалежність. Коли 
вороги напали на місто Світязь, Бог його зато-
пив і перетворив мешканців на квіти. Ангел 
у творі – символ Божої охорони народу, що 
захищає свою свободу:

Bóg nas obroni: dziś nad miastem we śnie,
Widziałam jego anioła (Міцкевич, 

2019, с. 36).
Святе озеро в баладі втілює ідею націо-

нального героїзму, що є проявом вищої боже-
ственної справедливості. 

У поезіях А. Міцкевича часто лунає звер-
нення до образу Діви Марії, особливо у важ-
ких життєвих ситуаціях. У поемі «Дзяди» 
в’язень Конрад безмежно вірить у її святість, 
заступництво та допомогу:

Dawno nie wiem, gdzie moja podziała się 
wiara,

Nie mieszam się do wszystkich świętych z 
litaniji,

Lecz nie dozwolę bluźnić imienia Maryi 
(Міцкевич, 2022, с. 206).

В епопеї «Пан Тадеуш», яка справила 
великий вплив на національну свідомість 
багатьох поколінь, А.  Міцкевич звертається 
до Діви Марії у Ченстохові та Вільні. Загаль-
новідомим є факт особливого ставлення поля-
ків та литовців до цих святих образів:

Panno święta, co Jasnej bronisz 
Częstochowy

I w Ostrej świecisz Bramie! Ty, co gród 
zamkowy

Nowogródzki ochraniasz z jego wiernym 
ludem!

Jak mnie dziecko do zdrowia powróciłaś 
cudem,

(Gdy od płaczącej matki pod Twoją opiekę
Ofiarowany, martwą podniosłem powiekę
I zaraz mogłem pieszo do Twych świątyń 

progu
Iść za wrócone życie podziękować Bogu),
Tak nas powrócisz cudem na Ojczyzny 

łono (Міцкевич, 1984, с. 12).
Як світлий спомин дитинства згадує 

поет, коли його, хворого, Матір Божа повер-
нула до життя. А.  Міцкевич щиро вірить 
в Господню силу, що врятує і «милий рідний 
край» – його Батьківщину.

Серед спільних ідей польського й укра-
їнського романтизму, які вплинули на світо-
гляд А. Міцкевича й Т. Шевченка, визначаємо 
месіанство та пророчу місію поета в суспіль-
стві, творчий процес якого асоціюється з Боже-
ственним творенням світу. У поемі «Дзяди» 
устами Конрада А.  Міцкевич порівнює поета 
з Богом і навіть ставить його вище, ніж Творця: 



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6386

Boga, natury godne takie pienie: 
Pieśń to wielka, pieśń – tworzenie. 
Taka pieśń jest siła, dzielność.
Така pieśń jest nieśmiertelność. 
Ja czuję nieśmiertelność, nieśmiertelność 

tworzę:
 Cόż ty większego mogłeś zrobić, Boże?» 

(Міцкевич, 2022, с. 58).
Звеличуючи поетичне слово, з якого 

народжуються «пісня велична і стройна», 
«сила й дія», «безсмертя надія», А.  Міцке-
вич наголошує на особливій ролі поета, 
що любить свій народ, готовий страждати 
за нього і здатен повести його за собою. 
І. Франко у статті «Адам Міцкевич в укра-
їнській літературі» (1885) простежує «від-
чутну в обох поетів закоріненість в наці-
ональні фольклорні стихії, а також у не 
менш живлющі біблійні традиції» (Франко, 
1988, с. 45) та порівнює з образом Конрада 
ліричного героя «Перебенді» Т.  Шевченка. 
Конрад та співець-кобзар непомірно вищі за 
натовп звичайних людей, котрі їх навіть не 
розуміють.

Філософські ідеї месіанства А. Міцке-
вича сформульовані ним у «Книгах поль-
ського народу та польського паломництва», 
описані у третій та четвертій частинах курсу 
«Історії слов’янської літератури», а також 
у наукових дослідженнях із політичної публі-
цистики. Месіанство А. Міцкевича – це і його 
оригінальна концепція порятунку поляками 
народів Європи, які змушені страждати від 
поневолення й тиранії та які візьмуть на себе 
роль Месії (Христа), приносячи себе в жер-
тву та даючи можливість воскресіння. Гас-
лом національного месіанства стали слова 
з ІІІ частини «Дзядів»: «Polska Chrystusem 
narodów» (Міцкевич, 2022).

Месіанство А.  Міцкевича справило 
вплив на філософські погляди Т.  Шевченка. 
Під його впливом була написана «Книга буття 
українського народу», програмний документ 
Кирило-Мефодіївського товариства, з яким 
був тісно пов’язаний український поет. Від-
луння «Книг польського народу та польського 
паломництва» А. Міцкевича часто спостеріга-
ється у творах самого Т. Шевченка.

Вболіваючи за свою країну, А. Міцкевич 
і Т. Шевченко беруть на себе право докоряти 

Богові за байдужість та примирення із соці-
альним злом. У поемі «Сон» Т. Шевченко ста-
вить риторичні питання:

Чи Бог бачить із-за хмари
Наші сльози, горе?
Чи довго ще на сім світі
Катам панувати? (Шевченко, 2001, с. 310).
Кульмінацією в поемі «Дзяди» А. Міцке-

вича є протест в’язня Конрада проти неспра-
ведливого світового ладу та проти Бога:

Milczysz, milczysz! wiem teraz, jam Cię 
teraz zbadał,

Zrozumiałem, coś Ty jest i jakeś Ty 
władał. –

Kłamca, kto Ciebie nazywał miłością,
Ty jesteś tylko mądrością (Міцкевич, 

2022, с. 286).
Обидва поети усвідомлюють свою 

громадянську позицію й силу художнього 
слова. У «Давидових Псалмах» Т. Шевченко 
постає як месія. Погоджуємося з тим, що 
«з біблійних мотивів, якими так захоплю-
валися романтики, Т.  Шевченко вибирає 
ті, що можуть послужити йому канвою для 
виразу власних почуттів і візій майбутнього» 
(Бойко, 1989, с. 9). Поет уважає свій народ 
обраним, підносить його на найвищі п’є-
дестали слави і почестей. Він перебирає на 
себе місію Бога – дати звільнення особисте 
й національне. У псалмі 43 поет звертається 
до Бога: 

Встань же, Боже, 
Вскую будеш спати, 
Од сльоз наших одвертатись, 
Скорбі забувати!..
Встань же, Боже, поможи нам 
Встать на ката знову (Шевченко, 

2001, с. 186).
У поемі А. Міцкевича «Конрад Валлен-

род» старий віщун-співець порівнює свою 
пісню з небесною силою:

O pieśni gminna, ty stoisz na straży
Narodowego pamiątek kościoła,
Z archanielskimi skrzydłami i głosem –
Ty czasem dzierżysz i miecz archanioła 

(Міцкевич, 2023, с. 59).
Спільне розуміння ролі поета-месії 

в обох авторів полягає в їхньому бажанні сто-
яти на «варті людських жадань», «святинь», 
бути виразниками як власних почуттів, так 



ISSN 2522-4557 (Print), ISSN 2522-4565 (Online) 87

і народних сподівань, підносячи поетичне 
слово до божественного одкровення.

Висновки. Використання біблійних 
мотивів стало одним із джерел і містком, 
що пов’язував творчість польського поета 
А.  Міцкевича й українського Т.  Шевченка. 
Творчу інтерпретацію Святого Письма поети 
поєднували з народною християнською куль-
турою, із якої черпали творче натхнення. Бог, 
Божа Мати в А.  Міцкевича й Т.  Шевченка 

є ідеалами добра, найвищої справедливості, 
правди. Ліричні герої обох поетів вступають 
у діалог із Богом і просять захисту для своїх 
народів проти зовнішніх ворогів та неспра-
ведливого суспільного ладу, часом докоряючи 
йому, підносячи творчість поета-громадянина 
до божественної місії. Перспективами подаль-
ших розвідок із проблеми бачимо дослідження 
інших аспектів творчої свідомості, А. Міцке-
вича і Т. Шевченка, що мають тісний зв’язок.

ЛІТЕРАТУРА
Бойко Ю. Шевченкова національно-релігійна концепція та Шевченкове застосування її. Український 

історичний журнал, 1989. Ч. 1/3. С. 8–13. 
Гнатишак М. Тарас Шевченко і релігія. Львів : Дзвони, 1936. Ч. 1. С. 18–20.
Горський B. С. Кислюк К. В. Історія української філософії : підручник. Київ : Либідь, 2004. 488 с.
Дзядевич Т. М. Формування національної ідентичності в літературі слов’янського романтизму : на 

матеріалі творчості Адама Міцкевича, Олександра Пушкіна та Тараса Шевченка : дис... канд. 
філол. наук : 10.01.05. Київ, 2004. 198 с.

Наливайко Д. С. Шевченко в контексті романтизму і націоналізму. Теорія літератури й компаративіс-
тика. Київ : Києво-Могилянська академія, 2006. С. 197–226.

Огієнко І. (Митрополит Іларіон). Тарас Шевченко. Київ : Наша культура і наука, 2003. 430 c.
Рассел Б. Історія західної філософії. Київ : Основи, 1995. 759 с.
Франко І. Я. Зібрання творів: у 50 т. / упоряд. О. Я. Безпальчук та ін.; ред. О. О. Білявська. Київ : Нау-

кова думка, 1988. Т. 41. 328 с.
Шевченко Т. Кобзар. Київ : ВПЦ «Київський університет», 2001. 478 с.
Mickiewicz A. Ballady i romanse. Bielsko-Biała : Dragon, 2019. 96 s.
Mickiewicz A. Dziady. Kraków : Greg, 2022. 304 s.
Mickiewicz A. Pan Tadeusz. Warszawа : MG,1984. 496 s.
Mickiewicz А. Konrad Wallenrod. Kraków : Greg, 2023. 88 s.

REFERENCES 
Bojko, Ju. (1989). Shevchenkova nacionaljno-relighijna koncepcija ta Shevchenkove zastosuvannja jiji 

[Shevchenko’s national-religious concept and Shevchenko’s application of it]. Ukrajinsjkyj istoryk – 
Historical Journal (рр. 8–13) [in Ukrainian]. 

Ghnatyshak, M. (1936). Taras Shevchenko i relighija [Taras Shevchenko and religion]. Lviv: Dzvony 
[in Ukrainian].

Ghorsjkyj, B., Kysljuk, K. (Eds.) (2004). Istorija ukrajinsjkoji filosofiji [History of Ukrainian Philosophy]. 
Kyiv: Lybid [in Ukrainian]. 

Dzjadevych, T. (2004). Formuvannja nacionaljnoji identychnosti v literaturi slov’jansjkogho romantyzmu: 
na materiali tvorchosti Adama Mickevycha, Oleksandra Pushkina ta Tarasa Shevchenka [Formation of 
national identity in the literature of Slavic romanticism: based on the work of Adam Mickiewicz, Alex-
ander Pushkin and Taras Shevchenko]. Kyiv [in Ukrainian].

Nalyvajko, D. (2006). Taras Shevchenko v konteksti romantyzmu ta nacionalizmu [Shevchenko in the con-
text of Romanticism and Nationalism]. Teorija literatury j komparatyvistyka – Theory of Literature and 
Comparative Studies. Kyiv: Kyjevo-Moghyljansjka akademija [in Ukrainian].

Oghijenko, I. (Mytropolyt Ilarion) (2003). Taras Shevchenko [Taras Shevchenko]. Kyiv: Nasha kuljtura i 
nauka [in Ukrainian]. 

Rassel, B. (1995). Istorija zakhidnoji filosofiji [History of Western Philosophy]. Kyiv: Osnovy [in Ukrainian]. 
Franko, I. (1988) Bezpalchuk, O. Ya. and others (Ordering), Biliavska, O. O. (Ed.). Zibrannja tvoriv [Col-

lected Works] (Vols. 1–50; Vol. 41). Kyiv: Naukova Dumka [in Ukrainian]. 
Shevchenko, T. (2001). Korbzar [Kobzar]. Kyiv: Kyjivsjkyj universytet [in Ukrainian].
Mickiewicz, A. (2019). Ballady i romanse [Ballads and romances]. Bielsko-Biała: Dragon [in Poland].
Mickiewicz, A. (2022). Dziady [Forefathers’ Eve]. Kraków: Greg [in Poland].



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6388

Mickiewicz, A. (1984). Pan Tadeusz [Pan Thaddeus]. Warszawа: MG [in Poland].
Mickiewicz, А. (2023). Konrad Wallenrod [Konrad Wallenrod]. Kraków: Greg [in Poland].

Стаття надійшла до редакції 25.09.2025 р. 
Прийнято до друку 27.11.2025 р.

Опубліковано: 05.12.2025 р.


