
ISSN 2522-4557 (Print), ISSN 2522-4565 (Online) 49

©	 Лабащук Оксана, Кучма Наталія, Любінецька Марія, 2025
	 Статтю поширювано на умовах ліцензії CC BY 4.0

УДК 821.161.2’06.09:341.485«19»

ЛАБАЩУК Оксана – доктор філологічних наук, професор, професор кафедри української та 
зарубіжної літератур і методик їх навчання, Тернопільський національний педагогічний університет 
імені Володимира Гнатюка, вул. М. Кривоноса, 2, Тернопіль, 46027, Україна (lagoshnyak@ukr.net)

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6000-7237
КУЧМА Наталія – кандидат філологічних наук, доцент, доцент кафедри української та 

зарубіжної літератур та методик їх навчання, Тернопільський національний педагогічний університет 
імені Володимира Гнатюка, вул. М. Кривоноса, 2, Тернопіль, 46027, Україна (n.kuchma.zin@gmail.com)

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1242-0526
ЛЮБІНЕЦЬКА Марія – кандидат філологічних наук, доцент кафедри української та зарубіжної 

літератур та методик їх навчання, Тернопільський національний педагогічний університет імені 
Володимира Гнатюка, вул. М. Кривоноса, 2, Тернопіль, 46027, Україна ( liubinetska@tnpu.edu.ua)

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5674-7395 
DOI: https://doi.org/10.24919/2522-4565.2025.63.6
Бібліографічний опис статті: Лабащук, О., Кучма, Н., Любінецька, М. (2025). Візії голокосту 

в українській літературі другої половини ХХ століття. Проблеми гуманітарних наук: збірник наукових 
праць Дрогобицького державного педагогічного університету імені Івана Франка. Серія «Філологія», 63, 
49–60, doi: https://doi.org/10.24919/2522-4565.2025.63.6

ВІЗІЇ ГОЛОКОСТУ В УКРАЇНСЬКІЙ ЛІТЕРАТУРІ  
ДРУГОЇ ПОЛОВИНИ ХХ СТОЛІТТЯ

Анотація. У статті здійснено аналіз художніх моделей осмислення Другої світової 
війни та трагедії Голокосту в українській прозі другої половини ХХ століття. Простежено 
відхід від радянського офіційного дискурсу, заснованого на домінуванні мілітарних схем та 
поділі світу за принципом «свої– чужі», до гуманістичної інтерпретації війни, що ставить у 
центр долю «маленької людини». Значну увагу приділено творчості письменників-шістдесят-
ників, які розширили жанрові та проблемно-тематичні горизонти літератури воєнної тема-
тики. Так, у повістях А. Дімарова акцентовано на психології дитячого сприйняття війни, де 
буденність смерті й сирітства контрастує з природним прагненням до щасливого майбут-
нього, а пам’ять про жертви Голокосту постає як моральний імператив. У прозі Б. Харчука 
(«Панкрац і Юдка») художньо осмислено проблему гендерного насильства під час Голокосту, 
що в радянській культурі залишалася замовчуваною. Автор підводить читача до усвідом-
лення «вибору без вибору» як екзистенційної ситуації, у якій жінка змушена балансувати 
між виживанням і втратою власної гідності. Інший ракурс проблеми пропонує Т. Мигаль 
(«Шинок «Оселедець на ланцюзі»), у якого тілесність жінки стає ресурсом виживання, але 
водночас і знаряддям помсти катові. Отож, жіночі стратегії виживання під час геноциду 
вперше отримують у літературі голос і психологічну глибину, попри їхню складність і супе-
речливість. Стаття інтегрує літературний аналіз у ширший контекст досліджень пам’яті, 
спираючись на концепції Л. Лангера та сучасні гендерні студії. Підсумовуючи, автори звер-
таються до класифікації І. Захарчук, яка визначила типологію української воєнної прози – від 
імперської совєтської до деконструктивної, що унаочнює «поліваріантні мілітарні моделі». 
Отже, українська література не лише відображає досвід війни й Голокосту, але й формує 
власні етичні та наративні стратегії, що дають змогу побачити трагедію ХХ століття у 
багатовимірному гуманістичному вимірі. 

Ключові слова: Голокост, жанр, травматичний досвід, українська воєнна проза, 
пам’ять, гуманізм.



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6350

LABASHCHUK Oksana – Doctor of of Philological Sciences, Professor, Professor at the Department 
of Ukrainian and Foreign Literature and Methods of Teaching, Ternopil Volodymyr Hnatiuk National 
Pedagogical University, 2, M. Kryvonosa str., Ternopil, 46027, Ukraine (lagoshnyak@ukr.net)

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6000-7237
KUCHMA Natalia – Candidate of Philological Sciences, Associate Professor, Associate Professor at 

the Department of Ukrainian and Foreign Literature and Methods of Teaching, Ternopil Volodymyr Hnatiuk 
National Pedagogical University, 2, M. Kryvonosa str., Ternopil, 46027, Ukraine (n.kuchma.zin@gmail.com)

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1242-0526
LYUBINETSKA Maria – Candidate of Philological Sciences, Associate Professor at the Department of 

Ukrainian and Foreign Literature and Methods of Teaching, Ternopil Volodymyr Hnatiuk National Pedagogical 
University, 2, M. Kryvonosa str., Ternopil, 46027, Ukraine (liubinetska@tnpu.edu.ua)

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5674-7395 
DOI: https://doi.org/10.24919/2522-4565.2025.63.6
To cite this article: Labashchuk, O., Kuchma, N., Lyubinetska, M. (2025). Vizii holokostu v ukrainskii 

literaturi druhoi polovyny KhKh stolittia [Visions of the Holocaust in Ukrainian literature of the second half 
of the 20th century]. Problemy humanitarnykh nauk: zbirnyk naukovykh prats Drohobytskoho derzhavnoho 
pedahohichnoho universytetu imeni Ivana Franka. Seriia «Filolohiia» – Problems of Humanities. “Philology” 
Series: a collection of scientific articles of the Drohobych Ivan Franko State Pedagogical University, 63, 
49–60, doi: https://doi.org/10.24919/2522-4565.2025.63.6 [in Ukrainian].

VISIONS OF THE HOLOCAUST IN UKRAINIAN LITERATURE  
OF THE SECOND HALF OF THE 20TH CENTURY

Summary. The article analyzes the artistic models of understanding World War II and the 
tragedy of the Holocaust in Ukrainian prose of the second half of the 20th century. The article traces a 
shift from the Soviet official discourse, based on the dominance of military schemes and the division of 
the world according to the principle of “the self” and “other”, to a humanistic interpretation of war 
focusing on the fate of “an ordinary person”. Considerable attention is paid to the work of writers 
of the 60s, who expanded the genre and problem-thematic horizons of war-themed literature. Thus, 
in the stories by A. Dimarov, the emphasis is put on the psychology of children’s perception of war, 
where the mundaneness of death and orphanhood contrasts with the natural desire for a happy future, 
and the memory of the Holocaust victims appears as a moral imperative. In the prose of B. Kharchuk 
(“Pankrats and Yudka”), the problem of gender violence during the Holocaust suppressed in Soviet 
culture is artistically understood. The author makes the reader realize the “choice without choice” as 
an existential situation in which a woman is forced to balance between survival and the loss of her own 
dignity. Another perspective on the problem is offered by T. Myhal (“Tavern ‘Herring on a Chain”), 
in which a woman’s physicality becomes a resource for survival, as well as an instrument of revenge 
for the executioner. Thus, for the first time, women’s survival strategies during the genocide and their 
psychological depth are revealed in literature, despite their complexity and contradictions. The article 
integrates literary analysis into the broader context of memory research, drawing on the concepts of 
L. Langer and modern gender studies. The author refers to the classification of I. Zakharchuk, who 
defined the typology of Ukrainian war prose – from imperial Soviet to deconstructive illustrating 
“multivariant military models.” Thus, Ukrainian literature not only reflects the experience of war 
and the Holocaust, but also forms its own ethical and narrative strategies allowing us to view the 
tragedy of the 20th century in a multidimensional humanistic aspect.

Key words: Holocaust, genre, traumatic experience, Ukrainian war prose, memory, humanism.

Постановка проблеми і аналіз остан-
ніх досліджень та публікацій. Тема Голо-
косту в аспекті формування індивідуальної 
та колективної пам’яті в українській науці 
досі залишається недостатньо опрацьованою. 
Дослідник М.  Гон називає її «одним з при-
кладів організованого забуття» (Гон,  2015), 

і цю думку поділяє О.  Стяжкіна, наголошу-
ючи на невідрефлексованості цієї сторінки 
української історії. Такі висновки істориків, 
політологів і соціологів спонукають до нових 
міждисциплінарних студій, зокрема літерату-
рознавчих, оскільки проблематика геноциду 
знаходила своє відображення і в українській 



ISSN 2522-4557 (Print), ISSN 2522-4565 (Online) 51

художній прозі. У післявоєнний час завдяки 
численним публіцистичним виступам та істо-
ричним дослідженням у суспільній свідомо-
сті закріпився образ Голокосту як жахливого 
злочину нацизму проти беззахисних жертв. 
Світ, отже, поділявся на вбивць і прирече-
них, які не могли захистити себе від зброї, 
йшли на смерть, тоді як решта суспільства або 
співпрацювала з окупантами, або намагалася 
рятувати, або, що траплялося частіше, спосте-
рігала, будучи безсилим мовчазним свідком, 
очікуючи на перемогу над злочинцями. Поль-
ський соціолог і філософ Зигмунд Бауман 
порівнював таке знання про Голокост із кар-
тиною на стіні: «охайно обрамлена, вона мала 
вирізнятися на фоні шпалер і бути виразно 
відмінною у порівнянні з рештою предметів 
інтер’єру» (Бауман, 2022, с. 9). Переломним 
моментом його особистого осмислення траге-
дії стало прочитання книжки дружини Яніни, 
яка пережила Голокост. Згодом Бауман сам 
створив фундаментальне філософсько-соці-
ологічне дослідження «Модерність і Голо-
кост», присвятивши його дружині. У ньому 
він аналізував зв’язок модерності, расизму 
та знищення, унікальності й «нормальності» 
Голокосту, проблему підбурювання жертв 
до співпраці, етику покірності, раціоналізм 
і сором, а також ключові виклики трагедії. Цей 
приклад переконливо демонструє, наскільки 
впливовими можуть бути художньо осмислені 
людські історії для наукового поступу.

В Україні ж ситуація з визнанням Голо-
косту як національної трагедії була значно 
складнішою. Радянський тоталітарний режим 
і специфіка суспільно-політичного життя фор-
мували викривлене ставлення як до єврейської 
національної меншини, так і до пам’яті про її 
трагедію. Сфабриковані кримінальні справи 
проти євреїв, кампанії боротьби з «космопо-
літизмом» і «сіонізмом» сприяли еміграції до 
Ізраїлю, а саму тему геноциду замовчувано 
або підпорядковувано міфологемі «великої 
вітчизняної війни». Так радянський наратив 
акцентував на перемозі радянського народу, 
інтернаціональному подвигу, «героїчному 
пафосі», не залишаючи місця окремому 
осмисленню Голокосту.

Історіографія трагедії на українських 
землях мала специфіку: враховуючи, що вся 
територія України перебувала під німець-

кою окупацією, наукові студії та літературну 
рецепцію вибудовувано за територіальними 
та тематичними критеріями. Аналізовано 
події в Галичині, на Волині, у Львові, Києві чи 
Чернівцях. Серед актуальних тем виділялися 
механізми знищення у гетто, таборах праці, 
масові розстріли, а також реакція місцевого 
населення – допомога фашистам, байдужість 
чи спроби порятунку. Особливу увагу радян-
ська пропаганда приділяла темі «пособництва 
українських націоналістів», яка подавала як 
окрему сторінку. Усе це безпосередньо відби-
валося і в художній літературі.

За І.  Голомштоком, мистецтво ХХ сто-
ліття позначене найвищим рівнем його ідеоло-
гізації, оскільки тоталітарні моделі правління 
розглядали культурні явища як інструмент 
«пропаганди та виховання мас у дусі конкрет-
ної ідеології» (Gołomsztok, 1980, с. 38). Тому 
мова мистецтва, тобто про що і як говорилося, 
яскраво розкриває сутність тоталітаризму. 
Тема Голокосту, її висвітлення та художнє 
осмислення є чи не найпоказовішими в цьому 
аспекті. 

Метою цієї публікації є осмислення 
характеру українських художніх текстів, 
у яких порушено тему Голокосту та з’ясу-
вання їх основної художньої направленості. 

Завдання: здійснити аналіз художніх 
моделей осмислення подій Другої світової 
війни та трагедії Голокосту в українській 
прозі другої половини ХХ століття; просте-
жити еволюцію від радянського офіційного 
дискурсу, зорієнтованого на мілітарні моделі, 
до гуманістичного підходу, зосередженого 
на долі пересічної людини; проаналізувати, 
як зазначена тема відображена у творчості 
А. Дімарова, Б. Харчука, Т. Мигаль, О. Дучи-
мінської, В. Чередниченко.

Виклад основного матеріалу. Розгля-
немо, яким чином формувалася рецепція теми 
Голокосту в українському літературознавстві. 
Авторка монографії «Художня рецепція Голо-
косту: український контекст» Н.  Горбач вва-
жає, що з кінця 1940-х років у художньому 
дискурсі починають формуватися «різно-
векторні моделі» (Горбач, 2021, с. 13) репре-
зентації геноциду – мілітарна й гуманітарна. 
Вона спирається на класифікацію І.  Захар-
чук, яка, аналізуючи прозу про Другу світову 
війну, виокремлює кілька моделей: совєтську 



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6352

імперську (О.  Гончар), українську совєтську 
(О. Довженко), антиколоніальну (І. Багряний), 
пригодницьку (У.  Самчук), інтелектуальну 
(Ю. Косач), а також прозу деконструкції офі-
ційного літературного канону (Г.  Тютюнник, 
В.  Дрозд, Є.  Гуцало). Усі ці напрями тяжіли 
до мілітарного підходу, варіативність якого 
дослідниця визначає як «поліваріантні мілі-
тарні моделі» (Захарчук, 2007, с.  24). Відпо-
відно, художнє осмислення Голокосту вия-
вилося маркером ідеологізації, адже саме 
у ньому найяскравіше простежувано, що 
замовчувано, а що героїзовано.

Подальший розвиток української літе-
ратури, реакція на цензурні обмеження, 
перші спроби художнього осмислення інди-
відуальних трагедій жертв, репресії авторів, 
поява «нової чутливості» у шістдесятників, 
а пізніше поступове посилення гуманістич-
ного дискурсу у 1970–1980-х роках свідчать 
про складний, але важливий процес посту-
пової трансформації літературної пам’яті. 
Постаті О.  Дучимінської, В.  Чередниченко, 
А.  Дімарова, Б.  Харчука та інших письмен-
ників стали ключовими у формуванні україн-
ського наративу про Голокост, у якому поряд 
із мілітарними моделями все більше місця 
посідали гуманістичні, акцентовані на трав-
матичному досвіді жертв, на приватних істо-
ріях, що відкривали правду про злочини війни 
з перспективи людяності, пам’яті та гідності.

Повість О.  Дучимінської «Еті», напи-
сана 1945 року, побудована на зовні простому 
сюжеті про втечу єврейки Етки з львівського 
гетто. Завдяки несемітській зовнішності їй 
вдається вирватися на околиці міста, проте 
й там вона бачить «залізні шоломи» німців, 
які здаються всюдисущими. Героїня забі-
гає у браму, підіймається сходами й стукає 
у перші-ліпші двері, у голові маючи лише 
одну думку: «Смерть за мною» (Дучимінська, 
1992, с. 121). Після довгих поневірянь у пошу-
ках прихистку Етка знаходить його в селі, 
у родині знайомої. Та навіть там постійний 
страх смерті не полишає її. Існування перетво-
рюється на безкінечні переховування по ямах, 
ночівлю в соломі, відчуття втрати людського 
обличчя. О. Дучимінська детально змальовує 
виснажений психічний та фізичний стан геро-
їні, проте водночас показує її внутрішню силу: 
Етка здатна витерпіти все, адже має мету – 

вона мати. Двох синів вона ще раніше відпра-
вила на Волинь до своєї матері й живе надією 
знову побачити їх. Читачеві ж відомо, що діти 
загинули, однак сама героїня цього ще не знає. 
Тож кожного разу, уникаючи загибелі під час 
облави, вона просто тішиться самим фактом 
життя. Іноді Етка відчуває сором через те, що 
зосереджена передусім на власному вижи-
ванні, ніби байдужіючи до дітей, яких уявляє 
«крізь темряву».

Попри художню силу й психологічну 
достовірність твору, після публікації повість 
зазнала нищівної критики. Не врятувало її 
навіть, за словами Р.  Горака, «прифастриґо-
ване грубими нитками закінчення, без котрого 
твір би не побачив світу» (Горак, 1991, с. 222), 
де йшлося про визволення Етки Червоною 
армією та щасливе нове життя на рідній 
Волині. Звинувачення стосувалися передусім 
того, що головна героїня керується інстинк-
том самозбереження, а отже, не відповідає 
радянському канону героїзації. Функціонери 
не прагнули зрозуміти психологію жертви, яка 
живе під тиском щоденного страху й загрози 
смерті; вони вимагали ідеологічно витрима-
них «героїв».

Роман Горак у післямові до збірки «Сум-
ний Христос» слушно наголошував: «Авторка 
дуже тонко передала душевний стан зацько-
ваної людини та відчуття приреченості. Треба 
було бути сліпим, щоб не зауважити: те, що 
переживає єврейка Еті, шукаючи рятунку, 
переживав кожний тодішній галицький інте-
лігент, бо ж, лягаючи спати, не знав, що буде 
з ним завтра: депортація, катування, розстріл? 
Це й побачили» (Горак, 1991, с. 223).

Сама О. Дучимінська теж зазнала пере-
слідувань. У 66 років її засудили до 25 років 
ув’язнення за сфабрикованими звинувачен-
нями у «буржуазному націоналізмі» та участі 
в підготовці вбивства львівського письмен-
ника Я. Галана, який був агентом радянських 
спецслужб. Після повернення з таборів вона 
так і не змогла повернутися до активного 
творчого життя; її прозу замовчувано аж до 
1992 року, коли було перевидано, зокрема, 
й «Еті» у збірці «Сумний Христос».

У контексті проблеми історичної пам’яті 
про Голокост показовим є й досвід В. Чередни-
ченко. Її оповідання «Я – щаслива Валентина» 
побачило світ у той самий час, що й повість 



ISSN 2522-4557 (Print), ISSN 2522-4565 (Online) 53

О.  Дучимінської. На той момент письмен-
ниця вже була знаною авторкою, брала участь 
у літературному угрупуванні «Плуг», багато 
учасників якого згодом зазнали репресій. 
В.  Чередниченко оминула ця доля, проте її 
творчість неодноразово критикували за «над-
мірну увагу» до української історії та «ідео-
логічну недалекоглядність». Варто зазначити, 
що вихід оповідання збігся з періодом акти-
візації радянських постанов щодо діяльності 
журналів і письменників, яким інкримінували 
ті самі «провини». Симптоматично й те, що 
перша публікація твору в журналі «Вітчизна» 
1946 року виявилася останньою: оповідання 
ніколи більше не перевидавали.

Оповідання В.  Чередниченко 
«Я – щаслива Валентина» має підзаголовок 
«Нотатки з рожевого блокнота» і побудоване 
у формі шести фрагментів щоденникових 
записів, датованих від 10 вересня 1941 року 
до 16 червня 1945 року. Щоденник належить 
головній героїні – лікарці Валентині, яка пра-
цює в госпіталі далеко в тилу, куди разом із 
родиною була евакуйована з Києва. Попри 
невеликий обсяг твору, у ньому охоплено 
долі багатьох персонажів: самої Валентини, 
її чоловіка-лікаря, чотирьох дітей, батьків, 
трьох братів і їхніх дружин, а також інших 
родичів та знайомих, зустрінутих у госпіталі. 

Щоденникова форма допомагає авторці 
зосередитися на внутрішніх переживаннях 
героїні, занурюватися у спогади, фіксувати 
щоденність і проєктувати думки в майбутнє. 
Отже, охоплено довоєнний, воєнний і піс-
лявоєнний час. Довоєнні згадки Валентини 
відтворюють картину заможного, затишного 
життя: п’ятикімнатна квартира з дорогими 
меблями, двома балконами, домашньою біблі-
отекою, рожевим блокнотом, шовковою ков-
дрою й креп-сатиновою сукнею, шкіряною 
валізою, купленою в Лондоні. Усі ці деталі 
створюють образ гармонійного буття, яке 
перекреслила війна, змусивши покинути дім 
і вирушити в евакуацію до Сибіру. Водночас 
пам’ять про рідну землю й символічні деталі, 
пов’язані з національною ідентичністю, зали-
шаються у героїні: зокрема, томик Кобилян-
ської в рожевій оправі.

Важливим складником наративу є пам’ять 
роду. Валентина усвідомлює свій генеалогіч-
ний корінь, який сягає майже чотирьох століть. 

Її предки – знамениті київські міщани, серед 
яких відомий війт Яків Балика. Імена персона-
жів оповідання символічні, виведені як від істо-
ричних осіб (Устим Кармелюк, війт Яків), так 
і від літературних героїв (Чіпка Варениченко). 
Усі сини роду Балики воюють і нагороджені 
орденами та медалями. Головний лікар госпі-
талю, наділений промовистим прізвищем Мно-
гогрішний, наголошує, що мати навчила його 
шанувати славетних предків, тому він збирає 
їхні спогади, які вже склали цілу скриню. Син 
Валентини читає «Київську старовину». Таких 
деталей у творі багато, і всі вони творять образ 
Сибіру як простору, з якого до читача промов-
ляє сама Україна.

Українська проблематика в оповіданні 
тісно переплітається з «єврейським питан-
ням». Один із братів Валентини одружений 
з єврейкою Рахіллю. У тил доходить звістка, 
що майже вся її родина, включно з батьками, 
синами та онуками, розстріляна в Бабиному 
Яру. Київські знайомі батьків повідомляють 
у листі, що п’ятнадцять членів родини заги-
нули від рук німців.

Варто наголосити, що В. Чередниченко 
зверталася до єврейської тематики й раніше, 
засуджуючи міжнаціональні конфлікти 
й нетерпимість, використовувані для дестабі-
лізації суспільства. В оповіданні «Я – щаслива 
Валентина» трагедія єврейської родини 
подана стисло, але має концептуальне зна-
чення. По-перше, як і О. Дучимінська, авторка 
була однією з перших, хто порушив цю про-
блему з національної перспективи. Ішлося не 
лише про сам факт звірств окупантів, а й про 
основу геноциду, що корінилася у відсутності 
міжнаціональної толерантності й неспромож-
ності суспільства протидіяти тоталітарним 
доктринам і пропаганді ненависті. Відпо-
відаючи на питання, чому героїня вважає 
себе щасливою, Валентина зазначає, що «бо 
жива». Це «жива» набуває багатошарового 
значення: вона не єврейка, і як Рахіль – еваку-
йована, на відміну від сотень тисяч, залише-
них у зоні окупації й приречених на смерть. 
У творі, отже, порушено й питання евакуа-
ції, яку радянська влада здійснювала вибір-
ково – рятуючи передусім цінних фахівців, 
представників влади та майно. Це ще один 
важливий аспект глибини та поліваріантності 
мілітарного дискурсу.



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6354

Твір В. Чередниченко одразу привернув 
увагу радянської критики, яка в дусі «жда-
новщини» звинуватила авторку в «захопленні 
реакційними часами», «схилянні перед мину-
лим», «міщанському побуті та мисленні», 
а також у «буржуазному націоналізмі», що 
нібито проявився у зосередженості на націо-
нальності героїв, а не на ідеологемі «спільної 
трагедії радянського народу». Різкі зауваження 
дісталися і редакції журналу «Вітчизна» за 
публікацію «аполітичного, міщансько-обива-
тельського» твору, в якому відсутній «пере-
можний пафос».

Варто зауважити, що у 1941–1942 роках 
Й.  Сталін у промовах наголошував на звір-
ствах нацистів щодо єврейського населення. 
Проте згодом було запроваджено негласне 
табу на акцентування національної належ-
ності як жертв, так і героїв війни. Усе зводи-
лося до концепції «героїчної боротьби радян-
ського народу з нелюдським окупантом» під 
«мудрим» керівництвом партії та її вождів. 
Образ безпорадної жертви замовчували або 
навіть засуджували, адже офіційна доктрина 
«великої вітчизняної війни» не залишала 
місця для гуманістичних цінностей.

Н.  Горбач слушно зазначає, що «Друга 
світова війна в суспільному дискурсі сьогодні 
продовжує бути темою контроверсійною, а ми 
стаємо свідками того, як тривала відлученість 
України від європейського наративу подій 
1939–1945 рр., активне просування міфів 
про «Велику Вітчизняну війну» відлуню-
ються поколінню наших сучасників» (Горбач, 
2021, с. 14). Упродовж тривалого часу, аж до 
падіння комуністичних режимів у Централь-
ній та Східній Європі, відбувалася своєрідна 
«війна наративів» щодо Голокосту, поясню-
вана глибинною розбіжністю ціннісних орієн-
тирів. У країнах, де визнавали й підтримували 
творчу свободу, домінувала гуманістична 
художня модель, тоді як там, де мистецтво, 
література й наука були підпорядковані пар-
тійному та ідеологічному контролю, утвер-
джувався виключно мілітарний дискурс.

Традиції поліваріантності художнього 
відображення війни, закладені й водночас 
перервані у середині 40-х років, починають 
відроджуватися та розвиватися вже у твор-
чості письменників-шістдесятників, коли 
у фокусі опиняється не лише образ героя, 

а й доля жертви. Це відбувалося синхронно 
із процесами, спостережуваними в літера-
турах Західної Європи, де увага поступово 
зміщувалася від героїзму до трагедії окремої 
людини. Історик В.  Гриневич пов’язує цей 
процес із появою «нової чутливості, нових 
способів бачення, опису та оцінювання світу» 
(Гриневич, 2012, с. 17). Травматичний досвід 
Голокосту з відстані часу також отримував 
нові форми осмислення. Дослідниця про-
блем пам’яті А.  Ассман з іронією констату-
вала, що знадобилося двадцять років і низка 
судових процесів у Німеччині та Ізраїлі, аби 
Голокост вийшов із тіні Другої світової війни 
та став предметом окремих дискусій у світо-
вому масштабі. Відповідні трансформації від-
бувалися й у художній літературі: поступово 
«історія жертв ставала важливішою, ніж істо-
рія героїв» (Старовойт, 2018).

В українській літературі героїчний дис-
курс і надалі займав провідну позицію. Зна-
чний вплив на висвітлення теми Голокосту 
справляла радянська політика міжнаціональ-
них відносин, яка у формі офіційної риторики 
інтернаціоналізму та «дружби народів» фак-
тично приховувала практику великодержав-
ного шовінізму. Будь-які спроби налагодження 
українсько-єврейського порозуміння блокува-
лися через системні фальсифікації, провока-
ції, фабрикацію справ проти так званих укра-
їнських буржуазних націоналістів, котрих 
намагалися подати співучасниками німецьких 
злочинів. Літературна проблематика в радян-
ському дискурсі будувалася на бінарних кон-
трастах (герой/зрадник, визволитель/окупант, 
свій/чужий), позбавлених будь-яких нюансів 
чи відтінків.

Однак суспільно-політичні зру-
шення 1960-х років зумовили помітні зміни 
й у художньому просторі. На сторінках літера-
тури стали актуалізувати питання національ-
ної ідентичності, морально-етичних викли-
ків, міжкультурних відносин. У цей період 
вперше післявоєнна українська проза пору-
шує теми, які до того були під забороною: 
особистісні трагедії в умовах окупації, масове 
знищення євреїв як геноцидний акт, скоєний 
винятково на підставі етнічного походження. 
У центрі уваги опиняється людський вимір 
воєнних катастроф, осмислений крізь призму 
гуманістичних цінностей. Симптоматичними 



ISSN 2522-4557 (Print), ISSN 2522-4565 (Online) 55

прикладами цього стали повість Т.  Мигаля 
«Шинок «Оселедець на ланцюзі»» та твір 
В. Дарди «Повернення з пекла», що продов-
жили лінію, започатковану ще О.  Дучимін-
ською та В. Чередниченко.

Посилення гуманістичного дискурсу 
стає очевидним у 70–80-х роках. Найяскра-
віше цю тенденцію втілили оповідання, 
новели та повісті А.  Дімарова, Р.  Іваничука, 
Б. Харчука, Є. Гуцала. Особливо виразно тема 
війни крізь призму гуманізму проявилася 
у творчості А. Дімарова. Його збірка «Єврей-
ські повісті», що включає твори «Південна 
Одіссея», «Симон-різник» та «Пам’ять», має 
чи не найвищий ступінь гуманізації, оскільки 
в центрі оповіді – долі дітей, жертв Голокосту. 
Сам письменник був фронтовиком, і його 
твори поєднують достовірне зображення 
воєнних реалій із глибоким гуманістичним 
осмисленням (Горбач, 2021, с. 30).

Герої Дімарова втілюють мораль-
но-етичні цінності – чесність, відповідаль-
ність, милосердя, готовність до самопожер-
тви. Його стиль відзначається епічністю, 
драматизмом і майстерним сюжетобудуван-
ням. Особливо промовистим є сюжет повісті 
«Південна Одіссея», побудований на мотиві 
дороги – шляху порятунку двох дітей, які 
залишилися без опіки дорослих після заги-
белі матері та бабусі внаслідок авіаційного 
бомбардування. Сам факт того, що ці діти 
були євреями, посилює трагізм оповіді. 
Допомогу маленьким Дімі та Риті надають 
різні люди. Попутник Семен Якович, боязка 
й слабка за характером людина, виявляється 
здатним у момент смертельної небезпеки не 
зрадити дітей. Символом гуманізму у творі 
виступає українська родина Заволок, яка при-
хистила сиріт, незважаючи на власну багато-
дітність. Важливо, що вся громада села знала 
про єврейських дітей, але ніхто не виказав 
Заволок.

Особливо вражаючим є дитяче сприй-
няття смерті, яке підкреслює абсурдність 
нацистського геноциду. Діма щиро не розу-
міє, чому його можуть убити, якщо він нічого 
поганого не зробив. У творі збережено такий 
діалог:

«– А за віщо вони нас повбивають? – 
запитав тихенько чоловіка.

– Бо ми євреї.

– Вони всіх євреїв убивають? – нама-
гався допитатися Діма.

– Усіх.
– І хороших? Дуже-дуже хороших? – 

Діма вважав себе дуже хорошим.
– Їм це нічого не важить, – відповів чоло-

вік. – Їм досить того, що ти – єврей» (Дімаров, 
2007, с. 21).

Цей фрагмент виявляє трагічну сутність 
Голокосту, підкреслюючи безпорадність і вод-
ночас моральну чистоту дитини, яка не може 
осягнути нелюдську логіку знищення цілого 
народу лише за ознакою походження. Така 
дитяча щирість і безпосередність поглиблює 
розуміння людиноненависницьких дій загарб-
ників стосовно людей певної національності. 
Ще більш травматичною постає сцена дитячої 
гри у похорон, де п’ятирічна сестричка ціка-
виться в брата, кого він ховає, припускаючи, 
що, можливо, солдата. На це хлопчик відпові-
дає, що ховає дядю Сьому. Тоді Рита включа-
ється в гру і просить дозволу поховати бабусю. 
«Можна, – великодушно погодився Діма, бо 
про себе вже вирішив після дяді Сьоми похо-
вати маму» (Дімаров, 2007, с. 48). Враження 
від подібних епізодів підсилює усвідом-
лення того, що буденність смерті й сирітства 
у сприйнятті дитини різко контрастує з почат-
ком життя, яке природно має асоціюватися 
з надією на щасливе майбутнє. За такого дра-
матизму ще більш очевидною стає абсурд-
ність і антигуманність подій війни, а особливо 
неприйнятною – перспектива померти будь-
якої миті лише через належність до певної 
національності.

Характерною рисою прозового стилю 
А.  Дімарова є відсутність національної упе-
редженості та намагання уникати нав’язаного 
офіційною радянською риторикою поділу на 
«своїх» і «чужих». Його художній світогляд не 
обмежений схемою протиставлення, і навіть 
вороги в окремих ситуаціях здатні виявляти 
людяність – наприклад, не забрати харчі, при-
значені для дітей. Водночас серед «своїх» 
зустрічаються й ті, хто здатен на ниці вчинки. 
Так, українська селянка у повісті характери-
зує окремих земляків як «падлюк», адже ще 
до приходу німців у село вони виявляли свою 
жорстокість і підлість. Яскравим втіленням 
цього образу є поліцай Микола, котрий прагне 
вислужитися, видавши німцям єврейських 



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6356

дітей Діму й Риту та багатодітну родину Заво-
лок, яка їх прихистила. Промовистим є те, 
що син поліцая не поділяє батькових намірів, 
морально засуджуючи його. Отже, концепція 
повісті підкреслює, що такі постаті становили 
радше виняток, тоді як загальна тональність 
твору побудована на утвердженні гуманіс-
тичних цінностей, і саме завдяки цьому дітям 
вдається вижити до завершення окупації.

Композиційна структура «Південної 
Одіссеї» має цікаве рішення: лише наприкінці 
оповіді з’ясовуємо, що розповідь ґрунту-
ється на спогадах дорослого чоловіка на ім’я 
Дмитро Степанович, котрий і є врятованим 
хлопчиком Дімою. Такий прийом надає істо-
рії документальної достовірності й водночас 
посилює її емоційну силу. Той самий худож-
ній хід спостережено й у повісті «Пам’ять», 
побудованій як ретроспекція головної геро-
їні Ганни. Через сорок років після війни вона 
пригадує, як виходжувала виснаженого голов-
ного лікаря Якова Давидовича, з яким працю-
вала до війни. Перед читачем постає трагічна 
картина знищення єврейської родини та поне-
вірянь єдиного вцілілого. А. Дімаров передає 
не лише фізичні муки, але й психологічну 
травму людини, змушеної тривалий час жити 
в норі під піччю, позбавленої відчуття часу та 
перспективи. Лейтмотивом цього твору стає 
людяність у нелюдських умовах, що допома-
гає героїні зберегти духовну силу.

Попри прагнення до реалістичного 
зображення, А.  Дімаров не завжди уникає 
ідеалізації героїв, орієнтації на щасливий 
фінал чи посилений драматизм. Симптома-
тичним є вибір часу: хоча події відбуваються 
тоді, коли німці вже залишили село, герой 
продовжує переховуватися, адже усвідомлює 
небезпеку ймовірного повернення окупантів 
і можливі репресії проти тих, хто його ряту-
вав. Важливим елементом у структурі повісті 
постає також епізод, пов’язаний із трагедією 
Бабиного Яру: Ганна повертається з Києва 
й розповідає Якову про побачене. Герой, 
сам переживши жахіття, не може повірити 
у масштаби катастрофи і ставить риторичне 
питання: які казки читали в дитинстві матері 
майбутнім катам? Для сучасного читача 
такі художні прийоми можуть видатися над-
мірними, однак у контексті часу створення 
твору їхня цінність полягає у самій спробі 

говорити про геноцид, зберігати пам’ять про 
знищених та відходити від мілітарного дис-
курсу, замінюючи його на індивідуальні тра-
гічні історії.

Новаторське художнє осмислення Голо-
косту пропонує й інший письменник-шістде-
сятник – Борис Харчук, у повісті «Панкрац 
і Юдка». Автор порушує надзвичайно важливу 
й водночас табуйовану для радянської літера-
тури тему – гендерного насильства в умовах 
Голокосту. Події розгортаються в невеликому 
містечку над річкою Золота Липа, де після 
окупації запроваджено «новий порядок», що 
передбачає переселення євреїв до створе-
ного полоненими так званого табору праці. 
Тут зосереджено переважно заможні осві-
чені родини, яких примушують працювати на 
будівництві нібито цегельні, хоча мешканці 
здогадуються, що насправді вони риють собі 
братську могилу. Виснажлива праця, голод 
і антисанітарія призводять до повного фізич-
ного виснаження, але навіть у цих умовах 
збережена взаємоповага і готовність ділитися 
останніми крихтами їжі.

Особливо драматичними є сцени, де 
молодих дівчат примушують прибирати 
в найкращих будинках, ресторанах і лазнях, 
призначених виключно для німців. Найбільш 
трагічним є те, що колишні господарі цих 
осель змушені ставати прислугою у власних 
домівках. У центрі наративу – історія двох 
дівчат, Майки та Юдки, які ще до війни були 
сусідками. Історія Майки подана епізодично, 
натомість Юдка стає головною героїнею. Її 
долю розкрито через глибокий психологізм, 
що було цілком нетиповим для радянського 
літературного канону. Мілітарний дискурс 
у повісті редукований до однієї фрази, яка 
радше є даниною цензурним вимогам. Ця 
фраза звучить під час розмови Юдки з бать-
ками, коли вона повідомляє, що офіцер, який 
оселився у їхньому домі, наказав їй поверну-
тися й приготувати вечерю. Батьки усвідом-
люють можливу небезпеку, але безсилі щось 
змінити. Мати навіть радить доньці викори-
стати цей шанс для збереження життя, адже 
надія стає необхідною умовою виживання. 
Лейтмотивом повісті звучить фраза: «Життя – 
найдорожче, воно одне». І водночас батько 
додає: «Надія одна – Червона армія» (Харчук, 
1981, с. 131). 



ISSN 2522-4557 (Print), ISSN 2522-4565 (Online) 57

Письменник проводить Юдку крізь 
кілька етапів внутрішньої боротьби, насам-
перед із собою, щоб не поступитися есесів-
ському офіцерові, який має репутацію садиста 
серед мешканців гетто, і водночас уникнути 
наруги. Для героїні усвідомлення цінності 
життя не перекриває неприйнятності втрати 
честі, тому вона готова боронитися. Спершу її 
думка спрямована на втечу: дочекатися обіду 
й піти в табір до батьків. Проте розмова з ними 
змінює її рішення, і вона повертається готу-
вати вечерю. Юдка працює завзято, ніби нама-
гаючись витерти свої думки з підлоги, водно-
час плаче і виконує обов’язки. У її пам’яті 
виникають образи: сина прибиральниці Милі, 
міського божевільного, який відмовився пере-
селятися в табір і був застрелений; самої 
Милі, котра втекла з табору, але була знайдена 
й повішена разом з тими, хто її прихистив. 
Переломним моментом стає вбивство сусідки 
Майки, яке Юдка бачить на власні очі. Коли 
дівчина тікає від спроби зґвалтування полі-
цаєм Войтеком, її наздоганяє куля. Вид мер-
твої подруги, обличчя якої обсіли мухи, оста-
точно зламує Юдку, змушуючи зробити свій 
«вибір без вибору».

У художній інтерпретації Б. Харчука 
есесівець Панкрац протиставлений поліцаю 
Войтеку. Його стосунки з Юдкою позначені 
позицією здобувача й господаря, але водночас 
увиразнені показною «цивілізованістю». Хоча 
при першій зустрічі він дивиться на дівчину 
як на товар, далі їхні взаємини позбавлені 
прямого насильства. Панкрац захищає Юдку 
від колеги, частує вином, наказує поліцаєві 
принести для неї гарний одяг, грає вальс на 
фортепіано, не карає за прихований клуночок 
продуктів для батьків. На прохання дозволити 
віднести їжу в табір він погоджується, але 
цинічно коментує: «Якби ви встигли…» (Хар-
чук, 1981, с. 156). Після вечері й розмови про 
власну родину Панкрац вирушає «на роботу», 
і наступного ранку Юдка знаходить табір 
порожнім, розуміючи, що сталося. Втративши 
батьків, вона впадає у відчай, усвідомлюючи 
марність власних компромісів. Заздрість до 
загиблої Майки, сцена з Панкрацом, який 
уперше підносить на неї руку, та прозріння, 
коли вона пере його білизну й розуміє, що 
його «цивілізованість» лише маска, форму-
ють остаточну трагічну розв’язку. Донос 

секретаря про «ганебний зв’язок» змушує 
Панкраца холоднокровно вбити Юдку. У його 
світі національна ідеологія та страх за власне 
становище переважають будь-які особисті 
почуття.

У творі постає питання: чи може жіноче 
тіло, використане як ресурс виживання, 
справді врятувати? Б.  Харчук демонструє 
негативну відповідь: стратегія Юдки зазнає 
поразки. Людина, яка вірно служить люди-
новбивчій ідеології, не здатна проявити гума-
нізм, адже для таких, як Панкрац, люди – лише 
ресурс, іграшки для експлуатації, зокрема ген-
дерної. Письменник виводить проблему жіно-
чого досвіду виживання в площину мораль-
но-етичних і світоглядних питань, уникаючи 
прямої опозиції «кат / жертва» чи спроще-
ного засудження / схвалення. Його персо-
нажі не піддаються однозначній кваліфікації, 
оскільки їхні ролі змінюються: страх, який 
спочатку керує Юдкою, згодом переходить до 
Панкраца, коли загроза нависає вже над ним. 
Юдка не героїчна в традиційному розумінні, 
її спротив має мовчазну форму, але попри це 
вона зберігає гідність.

В українській літературі проблема вико-
ристання жіночого тіла як стратегії виживання 
з’являється і в інших творах. Так, у повісті 
Т. Мигаля «Шинок «Оселедець на ланцюзі»» 
донька власника шинку вступає у зв’язок 
з офіцером, щоб зберегти життя. Цей сюжет 
також репрезентує сексуальне насильство, але 
водночас і помсту: результатом стосунків стає 
вбивство ката. Така стратегія є радше актом 
відчаю, ніж прорахованим рішенням, адже 
героїня вже не думає про наслідки для себе. 
На відміну від Юдки, її дії мають активний, 
проактивний характер. Радянське літерату-
рознавство трактувало такі сюжети як прояв 
«всенародного спротиву», однак текст засвід-
чує значно складніший рівень проблематики.

У ширшому контексті питання «жінка 
і війна» в українській літературі часто репре-
зентоване крізь чоловічий погляд, зумов-
лений браком особистих жіночих свідчень, 
адже жінки неохоче говорили про сексуальне 
насильство. Водночас геноцид торкався обох 
статей, і кожна виробляла свої стратегії вижи-
вання – прийняття чи спротиву, що залежали 
від гендерних ролей і соціальних очіку-
вань. Особливо це стосувалося мілітарного 



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6358

суспільства, де героїзм і мужність цінувалися, 
тоді як терпіння і компроміс часто засуджу-
валися. Дослідниця М.  Гавришко наголо-
шує, що жіночі спогади після війни кількісно 
переважали чоловічі, проте до 1980-х років 
їх здебільшого замовчували, що сприяло 
утвердженню маскулінного дискурсу як уні-
версального (Гавришко, 2019, с. 15). М.  Гон 
та Н.  Івчик зазначають, що частина жіночих 
свідчень належала тим, хто під час війни був 
ще дитиною чи підлітком, а тому уникав дета-
лей, здатних «кинути тінь» на образ дорослих 
(Гон, Івчик, 2016, с. 12). Н. Горбач додає, що 
мовчанню сприяло й відчуття провини жінок 
за власне виживання (Горбач, 2021, с. 68).

У цьому контексті важливою є концепція 
Л. Лангера про «вибір без вибору», який харак-
теризує аморальну в класичному розумінні 
поведінку як вимушену реакцію на межову 
ситуацію, де жертва не має реального вибору 
між життям і смертю (Langer, 1988, р. 120]. 
Тож піддатися катові в умовах примусу не 
можна розцінювати як згоду. Тексти Харчука 
та Мигаля підтверджують цю думку, адже їхні 
героїні – Юдка й Агнешка – не вписуються 
в радянську парадигму «герой / колаборант» 
і не підлягають схематичному осмисленню 
крізь призму гуманізації катів «через кохання» 
(Арендт, 2013, с. 72). Саме тому художня проза 
стає важливим інструментом у формуванні 
власної, альтернативної стратегії репрезента-
ції воєнного досвіду на «кривавих землях» (за 
формулюванням Т. Снайдера).

Висновки. З роками простежується 
певна еволюція осмислення та візій Голо-
косту. Помітний поступовий перехід від при-
нагідного згадування проблеми в контексті 
Другої світової війни до сфокусованості саме 
на трагедії єврейського населення. А згодом 
залучення спогадів, індивідуальних досвідів, 
раніше підмінюваних радянськими кліше та 
міфами, давало змогу поглянути на Голокост 
як на окремі людські трагедії, а тим самим тво-
рило образ гуманітарної катастрофи, заснова-
ної на втраті цивілізаційних цінностей. 

Українська проза другої половини 
ХХ  століття демонструє складний процес 

переосмислення війни: від домінування 
героїко-мілітарного дискурсу до появи гума-
ністичної перспективи, зорієнтованої на 
долю жертв, передусім дітей та євреїв. Голо-
кост у літературі цього періоду поступово 
виходить за межі замовчувань та стереотипів 
радянської ідеології, набуваючи індивідуа-
лізованих і психологічно глибоких худож-
ніх форм. У повістях А.  Дімарова акценто-
вано на травмі дитинства та гуманістичному 
вимірі людської поведінки в умовах окупації; 
Б. Харчук у творі «Панкрац і Юдка» вперше 
вводить у радянську літературу проблему 
гендерного насильства під час Голокосту; 
Т.  Мигаль порушує тему жіночої тілесності 
як стратегії виживання, що водночас розкри-
ває трагізм і парадокс «вибору без вибору». 
Важливою рисою літератури шістдесятни-
ків є відмова від чорно-білих схем поділу на 
«своїх» і «чужих», зосередження уваги на 
внутрішніх моральних суперечностях, неод-
нозначних вчинках, а також на національній 
та міжкультурній проблематиці. Гендерний 
аспект Голокосту, попри його довготривале 
замовчування, поступово входить у поле 
літературної рефлексії, засвідчуючи важли-
вість жіночих історій виживання у форму-
ванні цілісного образу війни. Класифікація 
І. Захарчук окреслює широкий спектр худож-
ніх моделей репрезентації війни – імпер-
ську, совєтську українську, антиколоніальну, 
пригодницьку, інтелектуальну, деконструк-
тивну, – що свідчить про багатовимірність 
українського досвіду й різні способи його 
літературного осмислення. Отже, українська 
воєнна проза другої половини ХХ століття 
формує власну унікальну наративну тради-
цію, яка поєднує травматичну пам’ять, гума-
ністичні цінності та різні літературні моделі, 
стаючи важливою частиною європейського 
контексту пам’яті про Другу світову війну 
й Голокост.

Перспективи подальших досліджень 
полягають у розширенні кола проаналізова-
них творів та залученні інтердисциплінарних 
підходів (memory studies, trauma studies) для 
глибшого осмислення теми Голокосту.



ISSN 2522-4557 (Print), ISSN 2522-4565 (Online) 59

ЛІТЕРАТУРА
Арендт Х. Банальність зла. Суд над Айхманом в Єрусалимі / пер. з англ. А.  Котенко. Київ : Дух і 

літера, 2013. 367 с.
Бауман З. Модерність і Голокост / пер. з англ. Катерини Диси. Київ : Дух і літера, 2022. 344 c.
Гавришко М. Зґвалтування у сховках : сексуальне насильство під час Голокосту в Україні. Голокост і 

сучасність. 2019. Вип. № 1(17). С. 10–30.
Гон М. Механізми забуття : маргіналізація пам’яті про «чужих» в Україні. Панорама політологічних 

студій. Науковий вісник Рівненського державного гуманітарного університету. Рівне : РДГУ, 
2015. Вип. 13. С. 185–191. URL: http://intermarum.zu.edu.ua/article/view/103484/98587 (дата звер-
нення: 18.09.25)

Гон М., Івчик Н. Жінки в час Голокосту : долі, поведінка та гендерні (не)рівності. Голокост і сучас-
ність. 2016. № 1(14). С. 9–49.

Горбач Н. Художня рецепція Голокосту : український контекст : монографія. Дніпро : Український 
інститут вивчення Голокосту «Ткума», 2021. 176 с.

Горак Р. Хресна дорога Ольги Дучимінської. Львів : Каменяр, 1991. С. 219–234.
Гриневич В. Український вимір війни та пам’яті про неї. Сучасні дискусії про Другу світову війну : зб. 

наук. ст. та виступів українських і зарубіжних істориків. Львів : ЗУКЦ, 2012. С. 50–64.
Дімаров А. Південна Одіссея. А. Дімаров. Єврейські повісті. Київ : Фенікс, 2007. С. 3–82.
Дучимінська О. Еті. О. Дучимінська. Сумний Христос. Львів : Каменяр, 1992. С. 120–142.
Захарчук І. Друга світова війна : досвід історії – досвід літератури. Слово і Час. 2007. № 6. С. 15–24.
Старовойт І. Бумеранг пам’яті : про стидкі і страшні спогади в українській літературі. Літак-

цент. URL: http://litakcent.online/2018/02/02/bumerang-pam-yati-pro-stidki-i-strashni-spogadi-v-
ukrayinskiy-literaturi/ (дата звернення: 02.09.2025).

Стяжкіна О. Дискурс окупації як механізм осмислення російської агресії проти України. Нові сто-
рінки історії Донбасу. 2016. Кн. 25. С. 71–99.

Стяжкіна О. Про окупацію. Український Тиждень. 2014. № 46. С. 12–14
Харчук Б. Панкрац і Юдка. Б. Харчук. Невловиме літо. Київ : Радянський письменник, 1981. 

С. 119–168.
Gołomsztok I. Język artystyczny w warunkach totalitarnych. Warszawa: NOWA, 1980. 46 s.
Langer L. The Dilemma of Choice in the Deathcamps. Echoes From The Holocaust : Philosophical 

Reflections on a Dark Time / ed. A. Rosenberg, G. E. Myers. Philadelphia : Temple University Press, 
1988. P. 118–127.
 

REFERENCES
Arendt, Kh. (2013). Banaljnistj zla. Sud nad Ajkhmanom v Jerusalymi [Eichmann in Jerusalem. A Report on 

the Banality of Evil]. Kyiv: Dukh i litera [in Ukrainian].
Bauman, Z. (2022). Modernistj i Gholokost [Modernity and the Holocaust]. Kyiv: Dukh i litera [in Ukrainian].
Dimarov, A. (2007). Pivdenna Odisseja [Southern Odyssey]. In A. Dimarov, Jevrejsjki povisti – Jewish Tales 

(pp. 3–82). Kyiv: Feniks [in Ukrainian].
Duchyminsjka, O. (1992). Eti [Eti]. In O. Duchyminsjka, Sumnyj Khrystos – Sad Christ (pp. 120–142). Lviv: 

Kamenjar [in Ukrainian].
Ghavryshko, M. (2019). Zgvaltuvannja u skhovkakh: seksualjne nasyljstvo pid chas Gholokostu v Ukrajini 

[Rape in hiding places: sexual violence during the Holocaust in Ukraine]. Gholokost i suchasnistj – The 
Holocaust and Modernity (Issue 1(17), (pp. 10–30) [in Ukrainian].

Ghon, M. (2015). Mekhanizmy zabuttja: marghinalizacija pam’jati pro «chuzhykh» v Ukrajini 
[Mechanisms of forgetting: marginalization of the memory of “strangers” in Ukraine]. Panorama 
politologhichnykh studij. Naukovyj visnyk Rivnensjkogho derzhavnogho ghumanitarnogho 
universytetu – Panorama of Political Science Studies. Scientific Bulletin of Rivne State Humanitarian 
University (Issue 13), (pp. 185–191). Retrieved September 18, 2025, from http://intermarum.zu.edu.ua/
article/view/103484/98587 [in Ukrainian].

Ghon, M., Ivchyk, N. (2016). Zhinky v chas Gholokostu: doli, povedinka ta ghenderni (ne)rivnosti [Women 
during the Holocaust: Fates, Behavior, and Gender (In)equalities]. Gholokost i suchasnistj – The 
Holocaust and Modernity (Issue 1(14), (pp. 9–49) [in Ukrainian].



ПРОБЛЕМИ ГУМАНІТАРНИХ НАУК. СЕРІЯ «ФІЛОЛОГІЯ». Випуск 6360

Ghorak, R. (1991). Khresna dorogha Oljghy Duchyminsjkoji [The Stations of the Cross of Olga Duchyminska] 
(pp. 219–234). Lviv: Kamenjar [in Ukrainian].

Ghorbach, N. (2021). Khudozhnja recepcija Gholokostu: ukrajinsjkyj kontekst: monoghrafija [Artistic 
reception of the Holocaust: Ukrainian context: monograph]. Dnipro: Ukrajinsjkyj instytut vyvchennja 
Gholokostu «Tkuma» [in Ukrainian].

Ghrynevych, V. (2012). Ukrajinsjkyj vymir vijny ta pam’jati pro neji [The Ukrainian dimension of the war 
and its memory]. Suchasni dyskusiji pro Drughu svitovu vijnu: zb. nauk. st. ta vystupiv ukrajinsjkykh i 
zarubizhnykh istorykiv – Modern discussions about the Second World War: collection of scientific arti-
cles and speeches of Ukrainian and foreign historians (pp. 50–64). Lviv: ZUKC [in Ukrainian].

Gołomsztok, I. (1980). Język artystyczny w warunkach totalitarnych [Artistic language in totalitarian 
conditions]. Warszawa: NOWA [in Polish]. 

Kharchuk, B. (1981). Pankrac i Judka [Pankrats and Yudka]. In B. Kharchuk, Nevlovyme lito – The elusive 
summer (pp. 119–168). Kyiv: Radjansjkyj pysjmennyk [in Ukrainian].

Langer, L. (1988). The Dilemma of Choice in the Deathcamps. In A. Rosenberg, G. E. Myers (Eds.), Echoes 
From The Holocaust: Philosophical Reflections on a Dark Time (pp. 118–127). Philadelphia: Temple 
University Press [in English].

Starovojt, I. (2018). Bumerangh pam’jati: pro stydki i strashni spoghady v ukrajinsjkij literaturi [Boomerang 
of Memory: About Shameful and Terrible Memories in Ukrainian Literature]. LitAkcent – Litexcent. 
Retrieved September 02, 2025, from http://litakcent.online/2018/02/02/bumerang-pam-yati-pro-stidki-
i-strashni-spogadi-v-ukrayinskiy-literaturi/ [in Ukrainian].

Stjazhkina, O. (2016). Dyskurs okupaciji jak mekhanizm osmyslennja rosijsjkoji aghresiji proty Ukrajiny 
[The discourse of occupation as a mechanism for understanding Russian aggression against Ukraine]. 
Novi storinky istoriji Donbasu – New pages of the history of Donbass (Book 25), (pp. 71–99) 
[in Ukrainian].

Stjazhkina, O. (2014). Pro okupaciju [About the occupation]. Ukrajinsjkyj Tyzhdenj – Ukrainian Week, 46, 
12–14 [in Ukrainian].

Zakharchuk, I. (2007). Drugha svitova vijna: dosvid istoriji – dosvid literatury [World War II: the experience 
of history – the experience of literature]. Slovo i Chas – Word and Time, 6, 15–24 [in Ukrainian].

Стаття надійшла до редакції 11.09.2025 р. 
Прийнято до друку 27.11.2025 р.

Опубліковано: 05.12.2025 р.


